

# صفحات من التاريخ الاسلامي

## الدولة الفاطمية

تأليف

الرَّوْزَرَى عَلَى مُحَمَّدِ الصَّلَّازِي



# الإِهْدَاءُ

إِلَى أَبْنَاءِ الشَّمَالِ الْأَفْرِيقِيِّ خَصْوَصًا، وَأَبْنَاءِ  
الْأَمْمَةِ عَمَومًا أَهْدَى هَذَا الْكِتَابَ سَائِلًا الْمَوْلَى عَزَّ  
وَجَلَ بِأَسْمَائِهِ الْحَسَنَى وَصَفَاتِهِ الْعُلَى أَنْ يَكُونَ  
خَالِصًا لِوِجْهِهِ الْكَرِيمِ.

فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا  
يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا" [الْكَهْفُ: ١١٠].

## المؤلف

د/ علي محمد محمد  
الصلابي

## المقدمة

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ، وَنَسْتَعِينُهُ، وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرُورِ أَنفُسِنَا، وَمِنْ سَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مِنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلَا مُضْلِلُ لَهُ، وَمِنْ يَضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ. وَأَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدَهُ وَرَسُولَهُ.

**+ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوْتُنَ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ**

[آل عمران: ١٠٢].

**+ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا**

[النساء: ١].

**+ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا**

[الأحزاب: ٧١-٧٠].

**أما بعد:**

يا رب لك الحمد كما ينبغي لجلال وجهك، وعظم سلطانك، لك الحمد حتى ترضى ولك الحمد إذا رضيت.

هذا الكتاب الثالث «الدولة الفاطمية» يتحدث عن الدولة العبيدية «الفاطمية» الرافضية منذ نشأتها وحتى سقوطها،

وأهل السنة، ويذكر أساليب الرافضة المتنوعة في محاربة أهل السنة، و موقف أهل السنة من ذلك، ويتطرق إلى المجهودات العظيمة التي قام بها أهل الشمال الإفريقي للقضاء على الدولة العبيدية ودور العلماء من أهل السنة في التعليم والتربيّة وحمل السلاح ضد الروافض.

ويسلط الأضواء على تأثير الدولة الصنهاجية في نشر معتقدات أهل السنة وإزالة جذور الروافض من الشمال الإفريقي كله، وخصوصاً في زمن المعز بن باديس الصنهاجي وابنه تميم بن المعز، ويسرد الأحداث التي وقعت بين الدولة العبيدية في مصر والدولة الصنهاجية، ويشرح الأسباب التي كانت سبباً في سقوط الدولة الصنهاجية، وينتقل بالقارئ إلى الصراع بين الروافض في مصر وأهل السنة في العراق ليؤكد على معنى مهم، وهو أن تاريخ الشمال الإفريقي جزء من تاريخ الأمة يتأثر بالأحداث التي تقع في مصر والجهاز والشام والعراق وفي غيرها، سلباً وإيجاباً، وأننا لا نستطيع أن نفصل تاريخ الأمة بعضه عن بعض، ويركز على فقه التمكين عند القاندين العظيمين نور الدين محمود، وصلاح الدين الأيوبي من خلال سيرتهم الجهادية المباركة، وعن جهود العلماء والمحدثين والمربين الذين ساهموا في ظهور جيل النصر والتمكين، ويحاول أن يفسر سنن الله في المجتمعات والدول والشعوب من خلال التفسير التاريخي للأحداث، ويشير إلى معرفة سنن الله، وكيفية التعامل معها من خلال الواقع التاريخي، وأهمية العلماء في قيادة الأمة نحو المجد والعزّة والكرامة، والحرص على الأخذ بالأسباب المادية والمعنوية التي تحقق بها النصر على الأعداء، ويتحدث عن أهمية سنة التدرج في تغيير الشعوب، وبناء الدول، ويعطي للتربية الربانية أهمية قصوى في تحقيق الأهداف العظمى للأمة سواء على مستوى القادة في أخلاقهم وعلمهم وجهادهم، أو على مستوى الشعوب في استجابتها لكتاب ربها وسنة نبيها

## وقيادتها المخلصة.

و هذا الجهد المتواضع لم يأت بجديد، وإنما هو جمع و ترتيب و محاولة للتحليل والتفسير للأحداث التاريخية في هذه الحقبة الزمنية التي وقعت في الشمال الإفريقي، والتي تأثرت بالشرق الإسلامي في حركتها التاريخية، فإن كان خيراً فمن الله وحده، وإن أخطأت السبيل فأنا عنه راجع إن تبين لي ذلك، والمجال مفتوح للنقد والرد والتعليق والتوجيه.

### و هدفي من هذا الكتاب:

- ١- التأكيد على أن أصول المد الإسلامي في بلادنا أصول سنية لا شيعية ولا خارجية، وإنما ما كان عليه النبي  $\times$  وأصحابه.
- ٢- تسهيل مبدأ الاعتبار والاتعاظ بمعرفة أحوال الدول وعوامل بنائهما، وأسباب سقوطها، والنظر في سنن الله في الآفاق وفي الأنفس والمجتمعات.
- ٣- الاهتمام بمعرفة عقيدة أهل السنة والجماعة، وتربيّة أبناء الأمة عليها، وكشف معتقدات الروافض التي تختلف القرآن الكريم، وسنة سيد المرسلين  $\times$  وإجماع العلماء الراسخين.
- ٤- التعريف ببعض القادة الربانيين في المغرب، كالمعز بن باديس، وتميم بن المعز، وفي المشرق كنور الدين محمود، وصلاح الدين الأيوبي، حتى تستفيد من سيرتهم العطرة أجيال المسلمين التي تنشد النصر والتمكين لدين الله تعالى.
- ٥- إثراء المكتبة الإسلامية التاريخية بالأبحاث المنبثقة عن عقيدة صحيحة وتصور سليم بعيداً عن سفه المستشرقين، وأفكار العلمانيين الذين يسعون لقلب الحقائق التاريخية من أجل خدمة أهدافهم.

أما خطة الكتاب فقد قمت بتقسيمه إلى أربعة فصول:

**الفصل الأول: الدولة الشيعية في الشمال الإفريقي** ويشتمل على خمسة مباحث:

**المبحث الأول: الشيعة في اللغة.**

**أولاً:** تعريف الشيعة لغة واصطلاحاً.

**ثانياً:** تعريف الرافضة.

**ثالثاً:** سبب تسميتهم بهذا الاسم.

**رابعاً:** بداية التشيع.

**المبحث الثاني: التعريف بأهم فرق الشيعة.**

**أولاً:** النصيرية. عقائدهم.

**ثانياً:** الشيعة الاثني عشرية.

- استمرار الاثني عشرية في العصر الحاضر.

- الإمام الشيعي في العصر الحالي ودولته التي أقامها.

- تجربة الشيخ موسى جار الله.

**ثالثاً:** الشيعة الإمامية.

أ- خطر المذهب الباطني على الأمة.

ب- عقائد الباطنية الفاسدة.

**المبحث الثالث: داعية الباطنية في الشمال الإفريقي.**

**المبحث الرابع:** عبيد الله المهدي الخليفة الشيعي الرافضي.

**المبحث الخامس:** عقيدة أهل السنة والجماعة في المهدي.

- اسمه وصفاته.

- مكان خروجه.

**أولاً:** تواتر أحاديث المهدي.

**ثانياً:** المنكرون لأحاديث المهدي والرد عليهم.

**الفصل الثاني: الصراع بين الدولة العبيدية وأهالي الشمال الإفريقي.**

ويشمل على ثمانية مباحث:

**المبحث الأول:** ثورة قبيلة هوارة في طرابلس.

**المبحث الثاني:** زحف العبيديين على برقة.

- ثورة أهل برقة على العبيديين.

**المبحث الثالث:** خروج أبي يزيد الخارجي على العبيديين.

**المبحث الرابع:** القائم بأمر الله الخليفة الثاني الرافضي.

**المبحث الخامس:** الخليفة الرافضي الثالث المنصور.

**المبحث السادس:** المعز لدين الله أبو تميم سعد.

- رحلة المعز إلى مصر.

**المبحث السابع:** جرائم العبيديين في الشمال الإفريقي.

**المبحث الثامن:** موقف علماء أهل السنة وأساليب المقاومة.

- مناظرات الإمام أبي عثمان سعد الحداد.

**الفصل الثالث:** الدولة الصنهاجية ويشتمل على ستة مباحث:

**المبحث الأول:** أبو الفتوح يوسف بل يكن.

**المبحث الثاني:** المعز بن باديس الصنهاجي.

**المبحث الثالث:** زحف بنى هلال وبنى سليم.

**المبحث الرابع:** الصدام المسلح بين المعز بن باديس والقبائل

العربية.

**المبحث الخامس:** أبناء المعز وأحفاده.

**أولاً:** تميم بن المعز.

**ثانياً:** الأمير يحيى.

**ثالثاً:** الأمير علي بن يحيى.

**رابعاً:** الأمير الحسن بن علي بن يحيى.

**أ-** والي طرابلس في زمن الأمير الحسن.

**ب-** رجار يهاجم طرابلس.

## ج- الماجاعة في طرابلس.

المبحث السادس: أسباب سقوط الدولة الزيرية في الشمال الإفريقي.

- حكام بني زيري في القيروان والمهدية.

الفصل الرابع: أسباب سقوط الدولة العبيدية ويشتمل على ثلاثة مباحث:

المبحث الأول: أسباب سقوط الدولة العبيدية.

المبحث الثاني: نور الدين محمود.

- توحيد بلاد الشام والديار المصرية.

- وفاة نور الدين.

المبحث الثالث: صلاح الدين الأيوبي.

أ- القاضي الفاصل.

- وفاته.

ب- وفاة السلطان الناصر صلاح الدين.

ج- الملامة الرئيسية في شخصية صلاح الدين.

د- من أروع المراثي في صلاح الدين.

هـ- من أروع الرسائل في أخبار وفاة صلاح الدين.

ثم نتائج البحث.

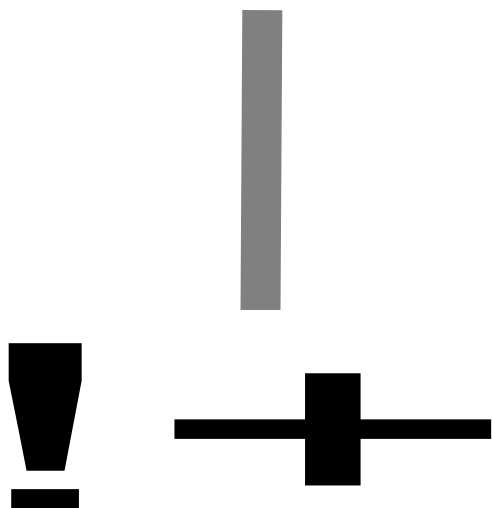
وأخيراً:

أرجو من الله تعالى أن يكون عملاً خالصاً لوجهه الكريم،  
وأن يثببني على كل حرف كتبته و يجعله في ميزان  
حسناتي، وأن يثبت إخواني الذين أعانوني بكل ما يملكون  
من أجل إتمام هذا الكتاب.

سبحانك اللهم وبحمدك، أشهد أن لا إله إلا أنت، أستغفرك  
وأتوب إليك، وأخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

المؤلف

د/ علي محمد محمد  
الصلabi



فِي الشَّمَالِ الْأَفْرِيقِيِّ

## المبحث الأول

### الشيعة في اللغة

قال الجوهرى رحمة الله: «شيعة الرجل: أتباعه وأنصاره، يقال: شايعه كما يقال: والاه من الولي.. وتشيع الرجل أي: ادعى دعوى الشيعة، وتشايع القوم صاروا شيئاً، وكل قوم أمرهم واحد يتبع بعضهم رأي بعض شيع، وقوله تعالى: + كَمَا فُعِلَ بِأَشِيَاعِهِمْ مِّنْ قَبْلٍ [سبأ: ٤٥] أي بأمثالهم من الأمم الماضية<sup>(١)</sup>.

وجاء في المصباح المنير: «والشيعة: الأتباع والأنصار، وكل قوم اجتمعوا على أمر فهم شيعة، ثم صارت الشيعة نبزاً - أي وصفاً - لجماعة مخصوصة، والجمع: شيع مثل سِدْرَة وسِدَر، والأشياع جمع الجمع، وشيعت رمضان بست من شوال أتبعته بها»<sup>(٢)</sup>.

فالشيعة: من حيث مدلولها اللغوي تعني: القوم والصحاب والأتباع والأعون، وقد ورد هذا المعنى في بعض آيات القرآن الكريم كما في قوله تعالى: + فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلُينِ يَقْسِتَانِ هَذَا مِنْ شِيَاعِهِ وَهَذَا مِنْ عَدُوِّهِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيَاعِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ [القصص: ١٥].

وقال تعالى: + وَإِنَّ مِنْ شِيَاعِهِ لِإِبْرَاهِيمَ [الصفات: ٨٣].

فلفظ الشيعة في الآية الأولى تعني القوم، وفي الثانية: تشير إلى الأتباع الذين يوافقون على الرأي والنهج ويشاركون فيهما<sup>(٣)</sup>.

أولاً تعريف الشيعة اصطلاحاً:

(١) الصحاح للجوهرى، ولسان العرب: «شيع».

(٢) المصباح المنير: «شيع».

(٣) المصباح المنير: ج ١ - ٣٢٩.

كلمة «شيعة» اتّخذت معنى اصطلاحاً مستقلاً، حيث أطلقت على جماعة اعتقدوا أن الإمامة ليست من المصالح العامة التي ترجع إلى نظر الأمة، ويتعين القائم بها بتعيينهم، بل إنّها ركن الدين وقاعدة الإسلام، ولا يجوز لنبي إغفالها ولا تفويضها إلى الأمة، بل يجب عليه أن يعين الإمام للأمة<sup>(١)</sup>.

فقد قال أبو الحسن الأشعري في صدّ ذكره للشيعة: «وإنما قيل لهم الشيعة: لأنهم شايعوا علياً - رضوان الله عليه - ويقدمونه على سائر أصحاب رسول الله ×»<sup>(٢)</sup>.

وقال عبد الرحمن بن خلدون: «اعلم أن الشيعة لغة هم الصحّب والاتّباع، ويطلق في عرف الفقهاء والمتكلّمين من الخلف والسلف على أتباع عليٍّ وبنيه - رضي الله عنّهم - ومذهبهم جميعاً متفقين عليه أن الإمامة ليست من المصالح العامة التي تفوض إلى نظر الأمة، بل يجب عليه تعيين الإمام لهم ويكون معصوماً من الكبائر والصغرى، وإن علياً ـ هو الذي عينه صلوات الله وسلامه عليه بنصوص ينقولونها ويؤولونها على مقتضى مذهبهم، لا يعرفها جهابذة السنة ولا نقلة الشريعة، بل أكثرها موضوع أو مطعون في طريقه أو بعيد عن تأويلاً لهم الفاسدة»<sup>(٣)</sup>.

### ثانياً: تعرّيف الرافضة:

**الرفض لغة:** الترك، وقد رفضه يرفضه رفضاً.

قال الأصمعي: «سموا بذلك لتركهم زيد بن علي ـ»<sup>(٤)</sup>.

فالرفض في اللغة معناه الترك والتخلّي عن الشيء.

**وأما في الاصطلاح:** هم قوم من الشيعة سموا بذلك؛ لأنّهم تركوا

(١) انظر: مقدمة ابن خلدون، ص(١٩٦، ١٩٧).

(٢) مقالات إسلاميين (ج ١/٦٥).

(٣) مقدمة ابن خلدون، ص (١٩٦، ١٩٧).

(٤) الصحاح للجوهري، (ج ٢/٧٨٠)، ولسان العرب (ج ٧/١٥٧): «رفض».

زيد بن علي، قال الأصمعي: «كانوا بایعوه ثم قالوا له: ابرا من الشیخین نقاتل معک، فأبى، وقال: كان وزیری جدي فلا أبرا منهما، فرفضوه، وارضوه عنه فسموا راضة»<sup>(١)</sup>.

قال عبد الله بن أحمد -رحمه الله-: قلت لأبي: «من الرافضي؟ قال: الذي يشتم ويسب أبا بكر وعمر»<sup>(٢)</sup>.

ثالثاً: سبب تسميتهم بهذا الاسم:

عندما خرج زيد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب رضي الله عنهم على هشام بن عبد الملك كان في جيشه من يشتم أبا بكر وعمر فمنعهم، فرفضوه، ولم يبق معه إلا مائتا فارس، فقال لهم - أي زيد بن علي -: رفضتموني، قالوا: نعم، فبقي عليهم هذا الاسم<sup>(٣)</sup>، وكان ذلك في سنة ثنتين وعشرين ومائة. ية  
ول اب ن كثي ر

– رحمة الله- في صد بیانه ما حدث في هذه السنة: «فيها كان مقتل زید بن علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب، وكان سبب ذلك أنه لما أخذ البيعة من بايده من أهل الكوفة أمرهم في أول هذه السنة بالخروج والتأهّب له، فشرعوا في أخذ الأهبة لذك، فانطلق رجل يقال له سلیمان بن سراقة إلى يوسف بن عمر نائب العراق فأخبره – وهو بالحیرة يومئذ- خبر زید بن علی هذا، وكان معه من أهل الكوفة، فبعث يوسف ابن عمر يطلبه ويلحق في طلبه، فلما علمت الشیعة ذلك اجتمعوا عند زید بن علی فقالوا له: ما قولك سيرحمك الله- في ابی بکر و عمر؟ فقال: غفر الله لهم، ما سمعت أحداً من أهل بيتي تبرأ منهما، وأنا لا أقول فيهما إلا خيراً، قالوا: فلم تطلب إداً بدم أهل البيت؟ فقال: إنا كنا أحق الناس بهذا الأمر، ولكن القوم استأثروا علينا به ودفعونا عنه، ولم يبلغ ذلك عندنا بهم كفراً، وقد ولوا فعلوا وعملوا بالكتاب والسنة، قالوا: فلم تقاتل هؤلاء إداً؟ قال: إن هؤلاء ليسوا كأولئك، إن هؤلاء

(١) لسان العرب (ج ٧/١٥٧).

٢) مناقب الإمام أحمد لابن الجوزي، ص (١٦٥).  
 ٣) اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ص (٥٢).

٣) اعتقادات فرق المسلمين والمشركين، ص (٥٢).

ظلموا الناس وظلموا أنفسهم، وإنني أدعوك إلى كتاب الله وسنة نبيه **✓** وإحياء السنن وإماتة البدع، فإن تسمعوا يكين خيراً لكم ولني، وإن تأبوا فلست عليك بوكيل، فرفضوه وانصرفوا عنه ونقضوا بيعته وتركوه، فلهذا سموا الرافضة من يومئذ»<sup>(١)</sup>.

وبهذا يتبيّن سبب تسميتهم بالرافضة، لرفضهم زيد بن علي الذي منعهم من سب الشيّخين رضي الله عنهم، وأصبحت كلمة الرافضة تطلق على كل من غلا في مذهب الشيعة وأجاز الطعن في الصحابة.

#### رابعاً: بداية نشأة التشيع:

تذكرة كتب التاريخ أن أول من زرع فكرة التشيع في الأمة رجل يهودي يقال له: عبد الله بن سبا، أظهر الإسلام للطعن فيه، وكان ذلك زمن الخليفة الراشد ذي النورين عثمان بن عفان، وتنقل ابن سباً بين المدينة والبصرة والكوفة ومصر والشام، والتلف حوله المفسدون والحاقدون من المنافقين والجهال بحقيقة الدين.

ونشط ابن سبا المعروف بابن السوداء في بث فكريتين أساسيتين لأهدافه اليهودية هما:

الأولى: دعوته إلى اعتقاد رجعة النبي **✓** وكان يقول: «عجبًا من يزعم أن عيسى سيرجع ويكذب بأن محمدًا سيرجع، وقد قال الله تعالى: **+ إِنَّ الَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ**» [القصص: ٨٥].

الثانية: دعوته إلى اعتقاد «أن لكلنبي وصيًّا وعلي وصيًّا ومحمد، ومحمد خاتم الأنبياء، وعلى خاتم الأوصياء، ومن أظلم من يمنع وصيَّة رسول الله **✓** ووُثِّب على حق وصيَّته وتناول أمر الأمة».

(١) البداية (ج ٩، ٣٧٠، ٣٧١).

وأرسل ابن سبا أ أصحابه وأتباعه في الأ MCSAR ليكتبوا ظلماً وزوراً وبهتاناً للطعن في الولاة، وينسبوا ذلك ل الخليفة المسلمين وحثهم على الظهور بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتى يلتف حولهم العوام، وزوروا رسائل نسبوها إلى عثمان ٰ للدس والحقيقة بين الأمة وخليفتها وولاتها.

وهيّج الأ MCSAR واستجاب أهل البصرة والكوفة ومصر لأهدافه القريبة، وكان من نتائج دسائسه قتل الخليفة الراشد عثمان ٰ بغير حق ظلماً وعدواناً.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله تعالى - مبيناً أن ابن سبا أول من أحدث الرفض والغلو المذموم، قال: «وأصل الرفض من المنافقين والزنادقة فإنه ابتدعه ابن سبا الزنديق وأظهر الغلو في علي بدعوى الإمامة والنص عليه، وادعى العصمة له»<sup>(١)</sup>.

وذكر أيضاً: «أن ابن سبا المنافق الزنديق أراد فساد دين الإسلام، وأراد أن يصنع بال المسلمين ما صنع بولس بالنصارى، لكن لم يتأت له ما تأتي بولس لضعف النصارى وعقلهم، فإن المسيح عليه السلام رفع ولم يتبعه خلق كثير يعلمون دينه، ويقومون به علمًا وعملاً، فلما ابتدع بولس ما ابتدع من الغلو في المسيح اتبعه على ذلك طوائف وأحبوا الغلو في المسيح، فقام أهل الحق فخالفوهم وأنكروا عليهم فقتلت الملوك بعضهم، وبعضهم اعززوا في الصوامع والأديرة، وهذه الأمة والله الحمد لا يزال فيها طائفة ظاهرة على الحق، فلا يتمكن ملحد ولا مبتدع من إفساده بخلو أو انتصار على الحق، ولكن يضل من يتبعه على ضلاله»<sup>(٢)</sup>.

ولوضوح خبثه وكيده وشدة حقده على الإسلام والمسلمين لم يذكره أحد من أهل الإيمان بخير، وإنما وصفوه بأنه أول من سن لأهل الخذلان النيل من أبي بكر وعمر رضي الله عنهم، ووصفوه بالخبث والكذب والنفاق والزنادقة وبأنه ضال مضل.

(١) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية (ج ٤/٤٣٥).  
(٢) منهاج السنة (ج ٣/٢٦١).

ذكر ابن حجر من طريق أبي إسحاق الفزارى أن سويد بن غفلة دخل على عليٍّ في إمارته، فقال: إني مررت بنفر يذكرون أبا بكر وعمر ويرون أنك تضرر لهما مثل ذلك، فقال عليٌّ: ما لي ولهذا الخبيث الأسود، ثم قال: معاذ الله أن أضرر لهما إلا الحسن الجميل، ثم أرسل إلى عبد الله بن سبأ فسيره إلى المدائن، وقال: لا يساكنني في بلدة أبداً، ثم نهض إلى المنبر حتى اجتمع الناس، ثم أشى على الشيixin ثناء طويلاً، وقال في آخره: «ألا ولا يبلغني عن أحد يفضلني عليهم إلا جلته حد المفترى»<sup>(١)</sup>.

وتذكر بعض الروايات أن علياً ـ هم بقتله ودعا بالسيف، فكلم فيه، فقال: لا يساكنني ببلد أنا فيه، فسيره إلى المدائن<sup>(٢)</sup>.

وذكر ابن عساكر بأسناده إلى أبي الجلاسي قال: سمعت علياً يقول لعبد الله السبئي: «ويلك، والله ما أفضى إلى بشيء كتمه أحد من الناس وقد سمعته يقول: «إن بين يدي الساعة ثلاثين كذاباً» وإنك لأحدهم»<sup>(٣)</sup>.

فعليٌّ ـ حكم على ابن سبأ بأنه خبيث، وهم بقتله، ولما تراجع عن قتله نفاه إلى المدائن، وبين بأنه أحد الدجالين.

وقال الحافظ الذهبي في شأن ابن سبأ: عبد الله بن سبأ من غلاة الزنادقة ضال مضل، أحسب أن علياً حرقه بالنار، وزعم أن القرآن جزء من تسعه أجزاء وعلمه عليٌّ فنفاه عليٌّ بعد ما هم به»<sup>(٤)</sup>.

وقال الحافظ ابن حجر بعد أن أورد روايات في ذمه: «وأخبار عبد الله بن سبأ شهيرة في التواريix، ولم يُسْتَ لَه رواية والله الحمد، ولهم أتباع يقال لهم السبئية يعتقدون إلهية عليٌّ بن أبي طالب، وقد أحرقهم عليٌّ بالنار في خلافته»<sup>(٥)</sup>.

(١) لنظر: تلبيس إيليس لابن الجوزي ص (١٠١، ١٠٠).

(٢) تاريخ دمشق لابن عساكر (ج ٣٤/٧).

(٣) تاريخ دمشق لابن عساكر (ج ٣٤/٦).

(٤) ميزان الاعتدال (٤٢٦/٢).

(٥) لسان الميزان (٢٢، ١٢٢).

**قتل: والحرق بالنار منهي عنه شرعاً، كان يكفي قتالهم بالسيف.**

وبذلك يتضح للقارئ الكريم أن ابن سبا اليهودي هو أول من زرع فكرة التشيع وقال بالرجعة والوصية وتلقفها عنه أتباعه وبعض من قلت بضاعتهم من العلم والهدي<sup>(١)</sup>.

والدارس للتاريخ يتضح له أن الأمة في هزاتها العنيفة يكون سببها رجالاً حاذدين على الإسلام، يتقدون دور التخفي بين أوساط المسلمين ولا يكُلون ولا يملون من بذر ونشر أفكارهم الشيطانية المناهضة للعقيدة الإسلامية المنبثقة من كتاب الله وسنة النبي **×**.

\* \* \*

(١) ابن سبا حقيقة لا خيال (سعدى الهاشمي).

## المبحث الثاني

### التعريف بأهم فرق الشيعة

إن علماء الفرق صنفوا كتباً كثيرة في فرق الشيعة، ورأيت في بحثي أن أذكر أسماء ولا أتعرض بالتفصيل منها إلا للباطنية لكونها حكمت الشمال الإفريقي، والاثني عشرية، لكونها لها دولة حالياً تقوم بنشر ودعم المذهب الشيعي، وللنميرية لكونها تحكم سوريا منذ بداية السبعينيات حتى الآن. ومن فرق الشيعة التي ذكرها علماء الفرق:

السبئية، والغرابية، والبياتية، والمغيرة، والهاشمية، والخطابية، والعلبانية، والكيسانية، والزیدية الجاردوية، والسلیمانیة، والصالحية، والبتیرية، وبعض هذه الفرق غالباً عظيماً، والبعض الآخر أقل غالباً، ومن أراد الاستزادة فليراجع مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري، والملل والنحل للشهرستاني، والفرق بين الفرق، لابن طاهر البغدادي.

#### أولاً: النميرية:

وتعتبر هذه الفرق من غلاة الشيعة وينتسبون إلى محمد بن نصير المنيري وقد انبثقت هذه الفرقية من الاثني عشرية «الرافضة»، وغالوا في علي بن أبي طالب حتى ألهواه.

واشتهرت هذه الفرقية بحرب الإسلام والمسلمين وبمناصرة النصارى الحاقدين والوقوف مع التتار المفسدين، كما اشتهرت بالإلحاد في أسماء الله وآياته وتحريف كلام الله وكلام رسوله **×** عن موضعه، وإليك ما قال شيخ الإسلام عن النميرية في إجابته عن سؤال عنهم: «الحمد لله رب العالمين، هؤلاء القوم المتسمون بالنميرية هم وسائر أصناف القرامطة الباطنية أكفر من اليهود والنصارى، بل وأكفر من كثير من المشركين، وضررهم على أمة محمد **×** أعظم من ضرر الكفار المحاربين

مثل كفار التتار والإفرنج وغيرهم، فإن هؤلاء يتظاهرون عند جهال المسلمين بالتشيع وموالاة أهل البيت وهم في الحقيقة لا يؤمنون بالله ولا برسوله ولا بكتابه، ولا بأمر ولا نهي، ولا ثواب ولا عقاب، ولا جنة ولا نار، ولا بأحد من المرسلين قبل محمد  $\times$  ولا بملة من الملل السابقة، بل يأخذون كلام الله ورسوله المعروف عند علماء المسلمين، يتأنلونه على أمور يفترونها، يدعون أنها علم الباطن وليس لهم حد محدود فيما يدعونه من الإلحاد في أسماء الله تعالى وأياته وتحريف كلام الله تعالى ورسوله عن مواضعه» إلى أن قال: «ومن المعلوم عندنا أن السواحل الشامية إنما استولى عليها النصارى من جهتهم وهم دائمًا مع كل عدو للMuslimين، فهم مع النصارى على المسلمين، ومن أعظم المصائب عندهم انتصار المسلمين على التتار، ومن أعظم أعيادهم إذا استولى والعياذ بالله تعالى- النصارى على ثغور المسلمين.. فهوؤلاء المعادون لله ورسوله كثروا حينئذ على السواحل وغيرها، فاستولى النصارى على الساحل، ثم بسببهم استولوا على القدس الشريف وغيره، فإن أحوالهم السيئة كانت من أعظم الأسباب في ذلك، ثم لما أقام الله أمر المسلمين المجاهدين في سبيل الله تعالى كنور الدين الشهيد، وصلاح الدين وأتباعهما وفتحوا السواحل من النصارى، ومن كان بها منهم وفتحوا أيضًا أرض مصر، فإنهم كانوا مستولين عليها نحو مائة سنة، واتفقوا هم والنصارى، فجاهدهم المسلمين حتى فتحوا البلاد... ثم إن التتار ما دخلوا بلاد الإسلام وقتلوا خليفة بغداد وغيره من ملوك المسلمين إلا بمعاونتهم ومؤازرتهم.. ولهم ألقاب معروفة عند المسلمين تارة يسمون «الملاحدة» وтارة يسمون «القرامطة» وтارة يسمون «الباطنية» وтارة يسمون «الإسماعيلية» وтارة يسمون «الخرمية» وтارة يسمون «المحمرة».

وهذه الأسماء منها ما يعمهم ومنها ما يخص بعض أصنافهم، ولا ريب أن جهاد هؤلاء وإقامة الحدود عليهم من أعظم

الطاعات وأكبر الواجبات، وهو أفضل من جهاد من لا يقاتل المسلمين من المشركين وأهل الكتاب، فإن جهاد هؤلاء من جنس جهاد المرتدين، والصديق وسائر الصحابة رضي الله عنهم بدأوا بجهاد المرتدين قبل الكفار من أهل الكتاب. فضرر هؤلاء على المسلمين أعظم من ضرر أولئك.. ويجب على كل مسلم أن يقوم بذلك على حسب ما يقدر عليه من الواجب فلا يحل لأحد أن يكتم ما يعرفه عن أخبارهم، بل يفشليها ويظهرها ليعرف المسلمون حقيقة حالهم ولا يحل لأحد السكوت عن القيام عليهم بما أمر الله ورسوله.. والمعاون على كف شرهم وهدايتهم بحسب الإمكان له من الأجر والثواب ما لا يعلمه إلا الله تعالى»<sup>(١)</sup>.

وهذه الفرقة الخبيثة سمت نفسها في العصر الحاضر بالعلويين، وفي فترة الاحتلال الفرنسي لبلاد الشام وقفت هذه الفرقة مع النصارى الغزاة الحاذقين، وما أخرج الاستعمار الفرنسي حتى مكثوا من سوريا، وعندما تقدوا أمور البلاد انتقموا من أهل السنة انتقاماً تشبّه منه الولدان، وتضع كل ذات حمل حملها من شدة التعذيب وزهرق النفوس، واغتصاب العفائف الحرائر من نساء أهل السنة، والزوج بهم وبالرجال إلى السجون، ولا يزال هؤلاء الحاذقون يتقدون أمر عاصمة بلاد الشام، نسأل الله أن يعجل بأخذهم ويمكن لأهل دينه وشرعيته.

وهم ينتشرون في جبال اللاذقية، وحماء وحمص في سوريا، وفي لواء الإسكندرية وطرطوس وأدنة، أو أطنه «في تركيا حاليًا» وفي كردستان وغيرها<sup>(٢)</sup>.

### ومن عقائدهم الفاسدة:

١- تأليه الإمام علي بن أبي طالب ـ ويعتقدون أنه يسكن السحاب، والرعد صوته، والبرق ضحكته، وهم لهذا يعظمون

(١) مجموعة الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تيمية، (ج ٣٥، ١٤٩/١٥٠).  
(٢) انظر: الموجز في الأديان والمذاهب، لناصر العقل والقاري، ص (١٣٧).

السحاب، ومنهم من يعتقد أن علياً يسكن في القمر أو الشمس.

٢- تناسخ الأرواح: عقيدة من عقائدهم، فالذين لا يعبدون علياً يولدون - في زعمهم- من جديد على شكل إبل أو حمير، أما المؤمن «وهو من يعبد علياً عندهم» فيتحول عندهم سبع مرات، ثم يأخذ مكانه بين النجوم، ومن ينحرف منهم يولد من جديد، حتى يتظاهر ويُكفر عن سنته<sup>(١)</sup>.

وغير ذلك من العقائد الفاسدة.

ولهم أعياد يحتفلون بها يقدمون فيها النبيذ ويرتكبون الفواحش وهي: عيد الغطاس، والبربارا، وهم عيدان نصرانيان، وعيد «النيروز» وهو مجوسي<sup>(٢)</sup>.

ويعتبرون هذه الديانة الفاسدة سرًا من الأسرار، ونساؤهم لا دين لهن مطلقاً؛ لأنهم يعتبرونهن ضعيفات العقول لا يستطيعن حفظ الأسرار، والرجل لا يطلع على سر دينه إلا بعد أن يبلغ التاسعة عشرة من عمره، فيلقن العقيدة النصيرية في جلسات خاصة ووسط مؤثرات شتى، وإرهاب فكري، وطقوس عجيبة، وتتجسد هذا في كتاب «الباروكة السليمانية» لسليمان الأردني الذي كان نصيريًا ثم تناصر، فألف هذا الكتاب، ولا زال به أهله حتى أماتوه شر ميته بإحراء حيًا<sup>(٣)</sup>.

والذي يجدر الانتباه له أن الدول النصرانية «أمريكا، بريطانيا، فرنسا.. الخ» وإسرائيل يحرصون على طعن الأمة بهذه الخاجر المسمومة بتقويتها، وفي الوقوف معها حتى تصل إلى الحكم، لعلهم أن هذا المسلك من أفضل الوسائل في إضعاف أمة الإسلام **وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَاْكِرِينَ** [الأنفال: ٣٠]<sup>(٤)</sup>

(١) الموجز في الأديان والمذاهب لناصر العقل والفقاري، ص(١٣٨).

(٢) المصدر السابق، ص (١٣٩).

(٣) المصدر السابق، ص (١٤٠).

(٤) من أراد الزيادة عن النصيرية فليراجع: تاريخ المذاهب الإسلامية لأبي زهرة العلويون، أو النصيرية العسكري، فتاوى ابن تيمية، ج ٣٥.

## ثانيًا: الشيعة الاثني عشرية:

ولهم أسماء كثيرة اشتهرت بين الناس منها: الإمامية، لأنهم يقولون بوجوب الإمامة بالنص الظاهر والتعيين الصادق.

ويقول صاحب كتاب «أعيان الشيعة»: إن هذا الاسم «لقب ينجز به من يقدم على عليه السلام في الخلافة وأكثر ما يستعمل للتشفي والانتقام»<sup>(١)</sup>.

إلا أن الكليني الشيعي في كتابه الكافي وهو عمدة في مذهبهم، بل أعظم كتاب عندهم ينزلونه منزلة صحيح البخاري عند أهل السنة، ساق ما يدل على أنهم راضون بهذا الاسم واللقب ويكتذبون على الله ويختلفون الإلقاء.

ويقولون: إن الله خلع عليهم اسم الروافض<sup>(٢)</sup>. والقوم اشتهروا باللوقحة وعدم المبالغة بالافتراء على الله وعلى خلقه.

ومن الأسماء التي اشتهروا بها اسم «الاثني عشرية» لقولهم واعتقادهم بإمامية اثنى عشر إماماً وهم على الترتيب:

- ١- أبو الحسن علي بن أبي طالب (ت ٤٠ هـ).
- ٢- الحسن بن علي بن أبي طالب (ت ٥٠ هـ).
- ٣- الحسين بن علي بن أبي طالب (ت ٦١ هـ).
- ٤- علي زين العابدين بن الحسين بن علي (ت ٩٥ هـ).
- ٥- محمد الباقر بن علي (ت ١٤١ هـ).
- ٦- جعفر الصادق بن محمد (ت ١٤٨ هـ).
- ٧- موسى الكاظم بن جعفر (ت ١٨٣ هـ).
- ٨- علي بن موسى الرضا (ت ٢٠٣ هـ).
- ٩- أبو جعفر محمد بن علي «الجواد» (ت ٢٢٠ هـ).
- ١٠- أبو الحسن علي بن محمد «الهادي» (ت ٢٥٤ هـ).

(١) أعيان الشيعة لمحسن الأمين، (ج ٢٠/١).  
(٢) فروع الكافي (ج ٢٨/٨) حديث رقم (٦) من كتاب الروضة.

١١- أبو محمد الحسن بن علي «العسكري» (ت ٢٦٠ هـ).  
 ١٢- أبو القاسم محمد بن الحسن «المهدي» (ت ٢٥٦ هـ)  
 (١)

هؤلاء هم الأئمة الائثنا عشر عند الشيعة الإمامية، والشيعة الائتية عشرية يعتقدون في هؤلاء الأئمة اعتقدات كلها غلو وإطراء وضعوها من عند أنفسهم ما أنزل الله بها من سلطان.

ومن معتقداتهم في أنتمهم: أنهم معصومون «من جميع الرذائل والفواحش ما ظهر منها وما بطن من سن الطفولة إلى الموت عمداً وسهوأ، كما يجب أن يكونوا معصومين من السهو والخطأ والنسيان؛ لأن الأئمة حفظة الشرع والقوامون عليه حالهم من ذلك حال النبي»<sup>(٢)</sup>.

ووصفو أئمتهم بصفات جاوزوا فيها المنقول والمعقول، فعلى سبيل المثال ما ذكره الكليني في كتابه الكافي المسمى عندهم «أصول الكافي» حيث إنه عقد أبواباً فيها أحاديث من إفکهم وزورهم كلها تضمنت غلوهم في أنتمهم.

### وإليك بعض عناوين تلك الأبواب:

«باب أن الأئمة ولادة أمر الله وخزنة علمه»<sup>(٣)</sup>، «باب أن الأئمة هم أركان الأرض»<sup>(٤)</sup>، «باب أن الأئمة عندهم جميع الكتاب التي نزلت من عند الله عز وجل، وأنهم يعرفونها على اختلاف أدلةها»<sup>(٥)</sup>، «باب أنه لم يجمع القرآن كله إلا الأئمة»<sup>(٦)</sup>، «باب أن الأئمة يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء والرسل»<sup>(٧)</sup>، «باب أن الأئمة يعلمون متى يموتون وأنهم لا يموتون إلا باختيار منهم»<sup>(٨)</sup>، «باب أن الأئمة يعلمون

(١) انظر: عقائد الإمامية لمحمد رضا المظفر، ص (٦٢، ٦٣).

(٢) عقائد الإمامية لمحمد رضا المظفر، ص (٥١).

(٣) الكافي (ج ١/ ١٩٢).

(٤) المصدر السابق (ج ١/ ١٩٦).

(٥) المصدر السابق (ج ١/ ٢٢٧).

(٦) المصدر السابق (ج ١/ ٢٢٨).

(٧) المصدر السابق (ج ١/ ٢٥٥).

(٨) المصدر السابق (ج ١/ ٢٥٨).

علم ما كان وما يكون وأنه لا يخفى عليهم شيء<sup>(١)</sup>، «باب أن الله لم يعلم نبيه علمًا إلا أمر أن يعلمه أمير المؤمنين وأنه شريكه في العلم»<sup>(٢)</sup>، «باب أن الأئمة لو ستر عليهم لأخبروا كل أمرٍ بما له وما عليه»<sup>(٣)</sup>، «باب أن الإمام يعرف الإمام الذي يكون بعده»<sup>(٤)</sup>، «باب في أن الأئمة إذا ظهر أمرهم حكموا بحكم داود وآل داود ولا يسألون عن البينة»<sup>(٥)</sup>، «باب أنه ليس شيء من الحق في أيدي الناس إلا ما خرج من عند الأئمة وأن كل شيء لم يخرج من عندهم فهو باطل»<sup>(٦)</sup>.

**وهكذا أخي القارئ:** نجد الغلو الممقوت عند علماء الاثنين عشرية، فإذا راجعت (مرآة العقول) للمجلسي وجدته في مستنقع الغلو الاسن وقع حيث زعم أن عصمة الأئمة فوق عصمة الأنبياء، لأنهم أعلى درجة منهم<sup>(٧)</sup>. وأما إمامهم المعاصر، ومرجعهم الأعلى، وأبيتهم العظمى، وهو من يعرف بزعيم الثورة الإيرانية فيحتاج إلى شيء من البيان والإيضاح، لالتباس الأمر على شباب أهل السنة، بل حتى على دعاتهم وبعض علمائهم الذين انخدعوا بشعارات الشيعة البراقة لكسب أهل السنة، غير مبالين بعهود أعطوها، ومواثيق أذموا بها أنفسهم بل غدروا بهم في إيران وقتلوهم وسجنوهم، وهدموا بيوتهم، فإذا راجعت كتاب «وجاء دور المجروس»<sup>(٨)</sup> رأيت العجب العجاب في أعمالهم الشنيعة وأقوالهم القبيحة حيث إن الكتاب أجاد في كشفهم وفضحهم وبين عوراتهم ووسائلهم في التستر وعلاقتهم ببقية فرق الشيعة في وقوفهم سداً منيعاً ضد أهل السنة.

إن الاثنين عشرية لم يحترموا عقلاً ولم يقدسوا شرعاً ولم

(١) المصدر السابق (ج ٢٦٠/١).

(٢) الكافي (ج ٢٦٣/١).

(٣) المصدر السابق (ج ٢٦٤/١).

(٤) المصدر السابق (ج ٢٧٦/١).

(٥) المصدر السابق (ج ٢٩٧/١).

(٦) المصدر السابق (ج ٢٩٩/١).

(٧) انظر: مرآة العقول للمجلسي (ج ٢/٢٨٩).

(٨) اسم المؤلف: عبد الله محمد الغريب.

يلتزموا نقلًا ولم يكرموا علماءهم ولا شيوخهم، بعكس أهل السنة الذين أعطوا لهؤلاء الأئمة من الحق والتكرير وإنزالهم منزلتهم التي يستحقونها، ويعجبني في هذا المقام ما قاله الإمام الذهبي -رحمه الله تعالى- مبينًا عقيدة أهل السنة فيهم: «فمولانا الإمام علي: من الخلفاء الراشدين المشهود لهم بالجنة رضي الله عنهم، نحبه أشد الحب، ولا ندعه عصته، ولا عصمة أبي بكر الصديق، وأبناء الحسن والحسين سبطا رسول الله ﷺ وسيدا شباب أهل الجنة، ولو استخلفا لكانا أهلاً لذلك».

وزين العبادين: كبير القدر، من سادة العلماء العاملين، يصلاح للإمامية، وكذلك ابنه جعفر الباقي، سيد إمام فقيه يصلاح للخلافة. وكذلك ولده جعفر الصادق: كبير الشأن من أئمة العلم، كان أولى بالأمر من أبي جعفر المنصور.

وكان ولده موسى: كبير القدر، جيد العلم، أولى بالخلافة من هارون، وله نظراً في الشرف والفضل.

وابنه علي بن موسى الرضا: كبير الشأن له علم وبيان، ووقع في النفوس، صيره المأمون ولـي عهده لجلالته، فتوفي سنة ثلاثة ومائتين.

وابنه محمد الجواد: من سادة قومه، لم يبلغ رتبة آبائه في العلم والفقه.

وذلك ولده الملقب بالهادي: شريف جليل.

وذلك ابنه الحسن بن علي العسكري رحمهم الله تعالى<sup>(١)</sup>. وأما الإمام الثاني عشر فقال فيه: «ومحمد هذا هو الذي يزعمون أنه الخلف الحجة وأنه صاحب الزمان، وأنه صاحب السرداد بسامراء، وأنه حي لا يموت حتى يخرج فييملأ الأرض عدلاً وقسطاً، كما ملئت ظلماً وجوراً، فوددنا ذلك والله. وهم في انتظاره من أربعين سنة<sup>(٢)</sup>. ومن أحوالك على غائب لم

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٣، ١٢٠/١٢١).  
(٢) المراد زمان الذهبي المتوفى سنة ٧٤٨ هـ.

ينصفك، فكيف بمن أحال على مستحيل؟ والإنصاف عزيز، فنعود  
بالله من الجهل والهذي»<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٣/١٢٠).

## استمرار الائتى عشرية في العصر الحاضر الإمام الشيعي في العصر الحاضر ودولته التي أقامها:

تفاعل العالم الإسلامي مع المد الشيعي بعد وصوله إلى مقاليد الحكم في إيران، وإزاحة الشاه المخلوع، واستطاعت وسائل الإعلام الائتى عشرية أن تخدع كثيراً من المسلمين في طرحهم المعاصر، وساندتها أجهزة الإعلام الغربي، وأجاد الإمام الخميني في تمثيل الدور الماكر؛ فتعاطف كتاب وصحفيون وداعية محسوبون على أهل السنة في تمجيد الخميني ووصفه بأنه من المجددين، بل يسير في موكب المصلحين من أمثال شيخ الإسلام ابن تيمية ومحمد بن عبد الوهاب، وعبد الحميد بن باديس، ومحمد بن علي السنوسي وحسن البنا.

وبما أن تلك المقالات والكتابات أصبحت في ذاكرة التاريخ، وكانت سبباً في تضييع الحقائق لأجيال المسلمين رأيت من النصح للأمة وأبنائها أن أبين أن الخميني امتداد لمدرسة الائتى عشرية الشيعة ذات العقائد الفاسدة والمنحرفة عن هدى الله، وأن ثورته وجمهوريته الإسلامية المزعومة جيء بها لتكون خنجرًا مسمومًا لكل محاولة جادة لتطبيق الإسلام الصحيح، بل أتيحت للثورة الإيرانية الفرصة أمام العالم لتشويه الإسلام الصافي الذي جاء به محمد بن عبد الله **×**.

ولكون الدولة الإيرانية امتدت في العالم الإسلامي ناشرة للعقائد الفاسدة في إفريقيا وآسيا وجمهوريات الاتحاد السوفيتي والشمال الإفريقي، وأوروبا وأستراليا وأمريكا، وتتأثر بها كثير من عوام المسلمين الذين لا يملكون فهماً ولا علمًا ولا اطلاعاً بحقيقة أمرهم، ومرمى أهدافهم، رأيت من المناسب أن أبين عقائد هذا القديس المزعوم «الخميني ومن جاء بعده»، حتى نحذر الأجيال من هذه المدرسة الشيطانية التي نخرت بنيان الأمة، ولا تزال تخر دون كل ولا ملل.

ومن عقائد الإمام الخميني الفاسدة ما ذكره في كتابه الحكومة الإسلامية: «وأن من ضروريات مذهبنا أن لأنّمتنا مقاماً لا يبلغه ملك مقرب، ولا نبي مرسّل»، وقد ورد عنهم: «أن لنا مع الله حالات لا يسعها ملك مقرب ولا نبي مرسّل»<sup>(١)</sup>.

فهذا اعتراف واضح في كونه يفضل أئمة الأئمّة عشرية على الأنبياء والرسل، وهذا مذهب غلاة الروافض في حكم كبار أئمة السنة.

يقول عبد الظاهر البغدادي (ت ٤٢٩ هـ): «وزعمت الغلاة من الروافض أن الأئمة أفضل من الأنبياء ونعلم أن هذا باطل»<sup>(٢)</sup>.

ويقول القاضي عياض (ت ٤٤٥ هـ): «وكذلك نقطع بتكفير غلاة الروافض في قولهم: إن الأئمة أفضل من الأنبياء»<sup>(٣)</sup>.

ويقول شيخ الإسلام ابن تيمية (ت ٧٢٨ هـ): «والرافضة يجعل الأئمة الأئمّة عشرية أفضل من السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار وغلاتهم يقولون: إنهم أفضل من الأنبياء»<sup>(٤)</sup>.

ويقول محمد بن عبد الوهاب: «ومن اعتقاد في غير الأنبياء كونه أفضل منهم أو مساوياً لهم فقد كفر، وقد نقل على ذلك الإجماع غير واحد من العلماء»<sup>(٥)</sup>.

إن الخميني مرجه في المعتقد والتصور الشيعي، شيوخه الذين سبقوه وواضعو هذا المنهج المنحرف، فهو يعظم ويقدس كتاب الكافي للكليني والاحتجاج للطبرسي وغيرهما، ويترحم في كتبه على المجوسي حسين النوري الطبرسي صاحب كتاب «فصل الخطاب في إثبات تحريف كتاب رب الأرباب»، وتتجده

(١) الحكومة الإسلامية للخميني ص (٥٢).

(٢) أصول الدين، ص (٢٩٨).

(٣) الشفاء (ج ١/٢٩٠).

(٤) منهاج السنة (ج ١/١٧٧).

(٥) الرد على الرافضة ص (٢٩).

يوثق كتاباً حوى «دعاة علىٰ صنم قريش» وهم أبو بكر وعمر رضي الله عنهم، وفيه وصف الشيدين الذين حرفا كتاباً<sup>(١)</sup>، وله تفسير باطني في بعض الآيات، مثلاً في قوله تعالى: **إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤْتُوا الْأَمَانَاتِ إِلَىٰ أَهْلِهَا** [النساء: ٥٨]. فقد أمر الله الرسول **خ** برد الإمامة إلىٰ أهلها، وهو أمير المؤمنين، وعليه هو أن يردها إلىٰ من يليه وهذا...»<sup>(٢)</sup>.

وأما اعتقاده في الصحابة: فإن معتقد الائتى عشرية: لا ولية إلا بالبراءة من أعدائهم وهم أبو بكر وعمر رضي الله عنهم ومن اتبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

فالخميني يرى مشروعية التبرؤ من هؤلاء الأخيار والتولى للائتى عشرية في الصلاة، فيذكر أن المصلي يشرع له أن يقول في سجوده: «الإسلام ديني، و Mohammad نببي، و علي و الحسن و الحسين يعدهم إلى آخرهم أئمتي، بهم أتولى ومن أعدائهم أتبرأ»<sup>(٣)</sup>.

ويطعن في الصحابة لمخالفتهم النص المزعوم على إماماة علي يقول: «وفي غدير خم في حجة الوداع عينه يعني علياً النبي **خ** حاكماً من بعده، ومن حينها بدأ الخلاف يدب في نفوس القوم»<sup>(٤)</sup>.

وكتابه الحكومة الإسلامية وغيرها من كتبه مليئة بالانحراف عن الصراط المستقيم، فالخميني لا يختلف في اعتقاده عن الرافضة إن لم يكن أشد غلواً وشططاً، ونشط الخميني قبل وفاته محاولاً بسط سلطان الشيعة على شعبه بالقوة، وقامت دولته بتصدير الثورة كما يقولون، واعتمدت الشيعة على المراوغة والكذب والتضليل، وهؤلاء الجدد لا يختلفون عن شيعة الأمس

(١) مسألة التقرير بين أهل السنة والشيعة (ج ٢٣٧/٢).

(٢) مسألة التقرير بين أهل السنة والشيعة (ج ٢٣٧/٢).

(٣) الخميني «تحرير الوسيلة» (ج ١٦٩/١).

(٤) الحكومة الإسلامية ص (٢٣١).

ويعتمدون على مبدأ التقية في جلب الناس حولهم، وإليك ما قاله الخميني لأتباعه في أحد خطاباته: «لا تبعدوا الناس عنكم الواحد تلو الآخر، لا تكيلوا التهم لهم بالوهابية تارة، وبالكفر تارة أخرى، فمن يبقى حولكم إذا عمدتم إلى ممارسة هذا الأسلوب؟»<sup>(١)</sup>

ولهذا أمر الخميني الحجاج الإيرانيين بأن يصلوا مع أهل السنة تقية منهم وخداعاً للناس، كما كان يفعل قادة الشيعة، بينما كانوا يصلون خلف أهل السنة أحياناً ثم يعيدون صلاتهم بعد ذلك، كما صرخ بهذا أحد علماء الشيعة المعاصرين، ولقد بلغ الحقد الشيعي على المسلمين، وخصوصاً أهل السنة في عصرنا الحاضر إلى حد الاستهتار بدماء المسلمين وأعراضهم وتهديد أنفسهم في بيوتهم، ولعل ما فعلوه في مكة في ١٤٠٧هـ أقوى شاهد على حقدهم ونظرتهم للمخالفين لهم، بينما تظاهر في حرم الله بمكة ما يقرب من مائة وخمسين ألفاً منهم، وهجّموا يرidentون الكعبة، وتجمعوا في مظاهرات غوغائية، وكانوا يهدّون إلى تحقيق مخطط رهيب رافعين شعاراتهم وصور زعيمهم الخميني، وتقدموا رجالاً ونساءً يرidentون الحرم، لو لا أن الله تعالى بفضله ومنه أفشل مخططهم وحيل بينهم وبين دخول الحرم، واستبکوا مع المسلمين والجند وبقية الحجاج في مذبحة عظيمة، وأوّل عزّوا إلى أتباعهم وعملائهم في حجّ عام ١٤٠٩هـ بعمل متفجرات حول الحرم المكي الشريف في يوم ٧ من ذي الحجة وراح ضحّيتها حجاج أبرياء جاءوا لأداء فريضة الحجّ<sup>(٣)</sup>.

وأما عن تعذيبهم لأهل السنة في إيران فذكر عبد الله محمد

(١) فرق معاصرة للعواجمي (ج ١/٢٦٢).  
(٢) المصدر السابق، (ج ١/٢٦٣).

الغريب في كتابه «أهل السنة في إيران» أنواعاً وأشكالاً من التعذيب والتنكيل والقتل والاغتصاب، وإليك بعض أساليب الاضطهاد والتعذيب والقتل التي اتخذها أولئك الأشرار تجاه أهل السنة في إيران:

١- ربط الأرجل بالحبال وضربها بالأسلاك.

٢- ربط الأيدي من وراء، ووضع المسجون في زاوية من السجن، وصب الماء أو النفط تحته، فعلوا هذا مع عدد من المسلمين.

٣- ربط المسجون وضربه في الموضع المختلفة من جسده من عشر إلى مائة وخمسين ضربة، فإن مات فذلك، وإن فاستمروا على هذه الحالة مدة خمسة عشر يوماً.

٤- يضعون المسجون في الأصطبل ويتركونه إلى أن يموت.

٥- ومن أنواع التعذيب سلخ جلد الرأس وثقبه وثقب العين بالمثلث وإحراق الأسير حياً وتقطيع الأعضاء وقطع الأظفار<sup>(١)</sup>.

وهذا قليل من كثير، إنهم يبغضون الصحابة، ويشككون في القرآن، ويطعنون في السنة، فماذا ننتظر منهم؟!!

**هل يمكن التقرير بين أهل السنة والشيعة؟**

إن كل محاولات التقرير بين السنة والشيعة باعدت بالفشل؛ لأن الخلاف بيننا وبينهم في الأصول وليس في الفروع.

ولن يجتمع السنة والشيعة إلا إذا تخلى أحد الطرفين عن معتقده.

فإن علماء الشيعة يرون التقرير مع أهل السنة، عندما يشتم أهل السنة الصحابة ويعتقدون معتقداتهم الباطلة، وهذا ما خرج به الشيخ الدكتور مصطفى السباعي من تجربته في هذا الموضوع مع أحد شيوخ الشيعة، واسمه عبد الحسين شرف الدين الموسوي حيث إن الدكتور السباعي كان متحمساً لفكرة

(١) أهل السنة في إيران، ص (٥٤).

التقريب واتصل بسياسيين وأدباء وتجار، وأعطوه عهوداً وكلاماً معسولاً وعلى رأسهم الشيخ الشيعي عبد الحسين الذي كان متحمساً ومؤمناً بها، وإذا بالشيخ الموسوي يخرج كتاباً في أبي هريرة ٢ مليء بالسباب والشتائم، بل انتهى فيه إلى القول: «بأن (أبا هريرة ٢) كان منافقاً كافراً وأن الرسول قد أخبر عنه بأنه من أهل النار»<sup>(١)</sup>.

يقول السباعي: «لقد عجبت من موقف عبد الحسين في كتابه، وفي كتابه معًا، ذلك الموقف الذي لا يدل على رغبة صادقة في التقارب ونسيان الماضي»<sup>(٢)</sup>.

وإن أهداف الشيعة من مسألة التقريب: أن يفتح لهم مجال لنشر عقائدهم في ديار السنة، وأن يستمروا في طعن الصحابة الكرام، وأن يسكت أهل السنة عن بيان الحق، وإن سمع الروافض صوت الحق يعلو ماجوا وهاجوا قائلين: إن الوحدة الإسلامية في خطر.

### تجربة الشيخ موسى جار الله:

إن موسى جار الله من تركستان، قازاني روسي، وصل إلى منصب شيخ مشايخ روسيا، كان في نهاية العهد القيصري، وبداية الحكم السوفياتي الملحد، وكان صاحب الكلمة الأولى والأخيرة في أمور مسلمي روسيا الذين كانوا يزيدون على الثلاثين مليون نسمة، ثم هب عليه إعصار الشيوعية فأصبح بعيداً عن دياره وأهله، له تأليف ورسائل وكتب، تنقل بين الهند والهجاز ومصر والعراق وإيران، قال عن نفسه: «كان بوسعي أن أغدو كاتب روسيا الأول وأحد زعماء الطبيعة فيها لو أنني تخليت عن إيماني، ولكنني آثرت أن أشتري الآخرة بالدنيا....»<sup>(٣)</sup>

(١) السنة ومكانتها في التشريع للسباعي، ص(٩).

(٢) السنة ومكانتها في التشريع، ص(١٠).

(٣) مسألة التقريب بين السنة والشيعة، (ج ٢٠١/٢).

وَهَذَا الْعَالَمُ الْجَلِيلُ مُلْمُ بِلُغَاتِ مِنْهَا الْفَارَسِيَةُ، وَالْمَرْكِيَّةُ،  
وَالْمُتَرْكِيَّةُ، وَالْمُرْكَبَيَّةُ، وَتَضَلُّعُ فِي الْلُّغَةِ الْعَرَبِيَّةِ، وَتَعْلُمُ أَصْوَلَهَا  
وَصَرْفَهَا وَنَحْوَهَا وَبِيَانِهَا وَقَرْيَضُهَا، فَلَا تَكَادُ تَذَكَّرُ أَمَامَهُ مَادَةُ مِنْ  
مَوَادِ الْلُّغَةِ إِلَّا أَجَابَكَ عَلَى الْفَوْرِ عَمَّا إِذَا كَانَتْ وَرَدَتْ فِي الْقُرْآنِ  
أَمْ لَا، وَكَمْ مَرَّةً وَرَدَتْ وَفِي أَيِّ سُورَةٍ، لَأَنَّهُ مُسْتَظْهَرٌ أَتَمْ  
الْمُسْتَظْهَرَ»<sup>(١)</sup>.

فحاول هذا العالم الجليل أن يجمع شمل الأمة، وأن يوحد أهل السنة والشيعة وبذل جهوداً في هذا الجانب عظيمة، فبدأ بدراسة كتب الشيعة وطالعها باهتمام كما يذكر أنه طالع «أصول الكافي» وفروعه» و «من لا يحضره الفقيه» وكتاب «الوافي» و «مرأة العقول» و «بحار الأنوار» و «غاية المرام» وكتبًا كثيرة غير هذه الكتب<sup>(٢)</sup>.

ثم زار ديار الشيعة، وعاش فيها أكثر من سبعة أشهر، يزور معايدتها ومشاهدتها ومدارسها، ويحضر محالفها وحفلاتها في العزاء والمأتم، ويحضر حلقات الدروس في البيوت والمساجد وصحونها، والمدارس وحجراتها، وأقام بالنجف أيام المحرم، ورأى كل ما تأتي به الشيعة أيام العزاء ويوم عاشوراء».

وخرج هذا العالم الجليل بنتيجة علمية عملية وهي أن كتب الشيعة قد أجمعـت على أمور لا تتحملها الأمة. واتفـقـت على أشيـاء كثـيرـة لا يـرتـضـيـها الأـمـةـ ولا تـقـتـضـيـها مـصـلـحةـ الإـسـلـامـ، وـتـنـاقـضـ أـكـثـرـ مـصـالـحـ الـأـمـةـ، ثـمـ هيـ جـازـفـتـ فـيـ مـسـائـلـ كـثـيرـةـ منـكـرـةـ مـسـتـبـعـدـةـ ماـ كـانـ يـنـبـغـيـ وـجـودـهـاـ فـيـ كـتـبـ الشـيـعـةـ، وـلـاـ يـظـنـ بـالـأـمـةـ اـعـتـقـادـهـاـ»<sup>(٣)</sup>. وـلـاـ يـتـحـمـلـهـاـ الـعـقـلـ وـالـأـدـبـ وـدـعـوـىـ الـاـنـتـلـافـ وـلـيـسـ إـلـاـ كـيـرـاـ يـنـفـخـ فـيـ ضـرـمـ الـعـدـاءـ. وـكـلـمـةـ التـوـحـيدـ تـوـجـبـ الـيـوـمـ عـلـىـ مـجـتـهـ دـيـ الشـيـعـةـ نـزـعـ تـلـكـ الـعـقـائـدـ مـنـ الـكـتـبـ لـتـحـتـ جـذـورـهـاـ مـنـ الـقـلـوبـ.. وـلـاـ فـانـ الـكـلـمـاتـ

- (١) مجلة المجمع العلمي العربي (٤/٢٦٦).
- (٢) مسألة التقرير بين السنة والشيعة، (٢٠١/٢٠).
- (٣) الوشيعة في نقد عقائد الشيعة، ص (٣٠).

## هراء وأثر المؤتمرات عداء<sup>(١)</sup>

فرأى الشيخ ببصيرته النافذة وعلمه الغزير أن نقد عقائد الشيعة هو أول مرحلة من تأليف قلوب الأمة، لا تأليف دونها<sup>(٢)</sup>.

وقد امتلاً الشيخ حسرة وألماً مما رأه من منكرات في كتب الشيعة وواقعها، وكان أول مساعيه في التقريب لقاوه معشيخ الشيعة محسن الأمين في طهران، وجرى بينهما بعض الحديث، ثم قدم له الشيخ موسى ورقة صغيرة كتب فيها ما يلي:

١- أرى المساجد في بلاد الشيعة متروكة مهملة وصلوة الجماعة فيها غير قائمة، والأوقات غير مرعية، وال الجمعة متروكة تماماً، وأرى المشاهد والقبور عندكم معبدة، ما أسباب كل هذا؟.

٢- لم أر فيكم لا بين الأولاد، ولا بين الطلبة، ولا بين العلماء من يحفظ القرآن، ولا من يقيم تلاوته، ولا من يجيد قراءته، أرى القرآن عندكم مهجوراً، ما سبب سقوط البلاد إلى هذا الدرك الأسفل من الهجر والإهمال، أليس عليكم أن تهتموا بإقامة القرآن الكريم في مكتباتكم ومدارسكم ومساجدكم؟

٣- أرى ابتدال النساء وحرمات الإسلام في شوارع مدنكم بلغ حدّاً لا يمكن أن يراه الإنسان في غير بلادكم.

وكان تاريخ تلك الرسالة ٢٦/٨/١٩٣٤م ثم أرسل رسالة إلى علماء النجف، وأرسل الرسالة نفسها إلى علماء الكاظمية.

فكتب فيها: «أقدم هذه المسائل لأساتذة النجف الأشرف بيد الاحترام، بأمل الاستفادة، بقلب سليم صادق، كله رغبة في تأليف قلوب عالمي الإسلام<sup>(٣)</sup> الشيعة الإمامية الطائفية المحققة يعني

(١) مسألة التقريب (ج ٢٠٣/٢).

(٢) الوشيعة، ص (٢٧).

(٣) انظر: مسألة التقريب (٢٠٣/٢).

على زعمهم<sup>(١)</sup> - وعامة أهل السنة والجماعة راجياً إجابة الأساتذة جميعاً أو فرادى، كل ببيانه البليغ، وبتوقيع يده مؤكداً بخاتمه ومهره». ثم أورد في الرسالة ما في كتب الشيعة من أمور منكرة مشيراً إلى أرقام الصفحات في كل ما يذكره، فذكر عدة قضايا خطيرة في كتب الشيعة تحول بين الأمة والاتفاق مثل:

- ١- تكفير الصحابة.
- ٢- اللغات على العصر الأول.
- ٣- تحريف القرآن الكريم.
- ٤- حكومات الدول الإسلامية وقضاتها وكل علمائها طواغيت في كتب الشيعة.
- ٥- كل الفرق الإسلامية كافرة ملعونة خالدة في النار إلا الشيعة.
- ٦- الجهاد في كتب الشيعة مع غير الإمام المفترض طاعته حرام مثل حرمة الميتة وحرمة الخنزير، ولا شهيد إلا للشيعة، والشيعي شهيد ولو مات على فراشه، والذين يقاتلون في سبيل الله من غير الشيعة فالوليل يتعجلون.

ثم قال الشيخ بعدها نقل شواهد هذه المسائل من كتب الشيعة المعتمدة مخاطباً شيوخ الشيعة: هذه ست من المسائل، عقيدة الشيعة فيها يقين، فهل يبقى في توحيد كلمة المسلمين في عالم الإسلام أمل وهذه عقيدة الشيعة؟

وهل يبقى بعد هذه المسألة، وبعد هذه العقيدة، لكلمة التوحيد في قلوب أهليها من أثر، وهل يمكن أن يكون للأمم الإسلامية، ولهم هذه العقيدة، في سبيل غلبة الإسلام في مستقبل الأيام من سعي؟.

وذكر غير ذلك من المسائل، في انحراف الشيعة ثم قال:

(١) انظر: الوشيعة ص (١٧).

«ففضلوا أيها الأساتذة السادة بالإفادة حتى يتوحد الإسلام وتجتمع كلمة المسلمين حول كتاب الله المبين» فانتظر الشيخ سنة وزيادة، ولم يسمع جواباً من أحد إلا من كبير مجتهدي الشيعة بالبصرة، قد قام بوظيفه وفضل على بكل أجوبته في كتاب تزيد صفحاته على تسعين، وما كان كتابه إلا طعناً في العصر الأول، وكان طعنه أشد من كتب الشيعة، ثم كتب الشيخ موسى جار الله كتابه القيم وسماه «الوشيعة في نقد عقائد الشيعة» ويقول: إنني أدفع بذلك عن شرف الأمة وحرمة الدين، وأقضي به حقوق العصر الأول على وعلى كل الأمة<sup>(١)</sup>.

وتوفي هذا الشيخ الجليل بمصر سنة ١٣٦٩ هـ فعليه من الله الرحمة والرضوان وجمعنا به مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

وتعتمدت هذا الإطباب لخطورة الدعوة الشيعية في العصر الحديث، حيث إنها تحالفت مع النصيرية في سوريا، ومع حزب أمل الشيعي في لبنان، وتحالفت سرّاً مع اليهود والنصارى للقضاء على هذه الأمة العظيمة، كما أنني طالعت اهتمامهم البالغ بالشمال الأفريقي وغربه وحرصهم على إيصال نفوذهم إليه، والعمل على إرجاع ركامهم القديم.

ونجحوا في المغرب، وجندوا شباباً في الجزائر، وأثروا في تونس، وتحالفوا مع ليبيا في أهدافهم الاستراتيجية في حرب العراق.

بل تأكّدت وجود مجموعات لا يستهان بها من أبناء الشمال الإفريقي في إيران للتّلّمذ على يد شيوخهم والرجوع بأفكارهم المسمومة إلى بلاد الفاتحين العظام مراugin في ذلك السرية والتدّرّج ودقة التنظيم.

**واستغلوا الأحداث الدامية في الجزائر بين الحكومة وإخواننا**

(١) انظر: الوشيعة ص (٣٩). ومن أفضل ما قرأت في مسألة التقرّيب رسالة جامعية اسمها: مسألة التقرّيب بين أهل السنة والشيعة.

ال المسلمين، فأظهر الإعلام الإيراني عطفه وتأييده للحركة الإسلامية في الجزائر، فتآثر كثير من إخواننا بهذا الإعلام المزيف الماكر الخادع.

ومن أراد من أبناء الصحوة أن يوسع مداركه وثقافته في هذا الباب فليراجع ما كتبه الشيخ سعيد حوي رحمة الله- «الخمينية شذوذ في العقائد والموافق» وما كتبه أحمد عبد العزيز الحمدان «ما يجب أن يعرفه المسلم عن عقائد الروافض الإمامية».

+ سَنَسْتَدِرُ جُهُمْ مِّنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ وَأَمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ

[القلم: ٤٤، ٤٥].

### ثالثاً: الشيعة الإمامية

بعد موت الإمام جعفر بن محمد الصادق افترقت الشيعة إلى فرقتين:

**فرقة**: ساقت الإمامة إلى ابنه موسى الكاظم، وهؤلاء هم الشيعة الاثني عشرية.

**وفرقـة**: نفت عنه الإمامة، وقالت: إن الإمام بعد جعفر، هو ابنه إسماعيل، وهذه الفرقة عرفت بالشيعة الإمامية.

قال عبد القاهر البغدادي في شأن الإمامية: «وهوؤلاء ساقوا الإمامة على جعفر وزعموا أن الإمام بعده ابنه إسماعيل»<sup>(١)</sup>.

وقال الشهيرستاني: «الإمامية امتازت عن الموسوية وعن الاثني عشرية بتأييـثـاتـ الإمـامـةـ لإـسـمـاعـيلـ بنـ جـعـفـرـ وـهـوـ اـبـنـ الـأـكـبـرـ الـمـنـصـوـصـ عـلـيـهـ فـيـ بـدـءـ الـأـمـرـ».

قالـواـ: وـلـمـ يـتـزـوـجـ الصـادـقـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـ عـلـىـ أـمـهـ أـمـ إـسـمـاعـيلـ بـوـاحـدـةـ مـنـ النـسـاءـ، وـلـاـ تـسـرـىـ بـجـارـيـةـ كـسـنـةـ رـسـوـلـ اللـهـ **خ**ـ فـيـ حـقـ خـدـيـجـةـ رـضـيـ اللـهـ عـنـهـاـ، وـكـسـنـةـ عـلـيـهـ **ح**ـ فـيـ حـقـ

(١) الفرق بين الفرق ص ٦٢.

فاطمة رضي الله عنها»<sup>(١)</sup>.

فإسماعيلية إحدى فرق الشيعة، وهي تنسب إلى إسماعيل بن جعفر الصادق، ولهم ألقاب كثيرة عرفوا بها غير لقب «إسماعيلية» منها: الباطنية، وإنما أطلق عليهم هذا اللقب لقولهم بأن لكل ظاهر باطنًا، ولكل تنزيل تأويلاً، ويطلق عليهم القرامطة، وقد عرفوا بهذين اللقبين في بلاد العراق، ويطلق عليهم في خراسان «التعليمية والملحدة»، وهم لا يحبون أن يعرفوا بهذه الأسماء، وإنما يقولون: نحن إسماعيلية لأن تميّزنا عن فرق الشيعة بهذا الاسم»<sup>(٢)</sup>.

#### أ- خطر المذهب الباطني على الأمة:

اعلم أخي الكريم أن المذهب الباطني من الأسباب التي أضعفت الأمة، وأنهكت قواها، لقد أدخل أهله عقائد فاسدة مبنية على الفلسفة القديمة، والأصول الإلحادية، فخدعوا ضعاف العقول، والذين لا حظ لهم من المنهج الرباني القويم، وتحالفوا مع النصارى والتتار ضد الإسلام والمسلمين. وعندما قوت شوكتهم وأقاموا دولة البحرين فعلوا ما تقدّسوا به من الجلود، وتشيّب منه الرؤوس من قتل وسفك ونهب واغتصاب.

بل تجرؤوا على حجيج بيت الله الحرام، ففعل أبو طاهر الجنابي بالحجيج أفاعيل قبيحة، فدفن منهم في بئر زمزم الكثير، ودفن كثيراً منهم في أماكنهم من الحرم، وفي المسجد الحرام. وعندما أقاموا دولتهم في الشمال الإفريقي أظهروا عقائدهم الفاسدة، وقتلوا العلماء، وأذلوا أهل السنة، وهذا ما سوف نعرفه؛ لأنّه من صميم البحث.

إن العلامة البغدادي أوجز عداوة الفرق الباطنية للإسلام والمسلمين فقال: «اعلموا - أسعدكم الله - أن ضرر الباطنية على

(١) المثل والنحل (١٩١/١).  
(٢) المصدر السابق (١٩٢/١).

فرق المسلمين أعظم من ضرر اليهود والنصارى والمجوس، بل وأعظم من الدهرية وسائر أصناف الكفرة عليهم، بل أعظم من ضرر الدجال الذي يظهر آخر الزمان؛ لأن الذين ضلوا عن الدين بدعة الباطنية من وقت ظهور دعوتهم إلى يومنا أكثر من الذين يضللون بالدجال من وقت ظهوره؛ لأن فتنة الدجال لا تزيد مدتتها عن أربعين يوماً، وفضائح الباطنية أكثر من عدد الرمل والقطر»<sup>(١)</sup>.

وذكر ابن كثير أعمالهم التي قادها أبو طاهر الجنابي الباطني حين وصل مكة فقال: «فانتهت أموالهم واستباح قتالهم، فقتل في رحاب مكة وشعابها وفي المسجد الحرام وفي جوف الكعبة من الحاج خلقاً كثيراً، وجلس أميرهم أبو طاهر -لعنه الله- على باب الكعبة والرجال تصرع حوله، والسيوف تعمل في الناس في المسجد الحرام، في الشهر الحرام، في يوم التروية الذي هو من أشرف الأيام وهو يقول:

أنا الله وبالله أنا  
أنا أخلق الخلق وأفنيهم

فكان الناس يفرون منهم، فيتعلقون بأستار الكعبة، فلا يجدهم ذلك عنهم شيئاً، بل يقتلون وهم كذلك، ويطوفون فيقتلون وهم في الطواف.. إلى أن قال: «فلما قضى القرمطي -لعنه الله- أمره، وفعل ما فعل بالحجيج من الأفاعيل القبيحة أمر أن تدفن القتلى في بئر زمزم، ودفن كثيراً منهم في أماكنهم من الحرم وفي المسجد الحرام، وهدم قبة زمزم، وأمر بقلع باب الكعبة، ونزع كسوتها عنها وشققها بين أصحابه....»<sup>(٢)</sup>، وقد حدد بعض العلماء عدد من قتل بثلاثة عشر ألف نسمة وقيل: زهاء الثلاثين ألفاً<sup>(٣)</sup> وكان ذلك سنة ٣١٧ هـ.

(١) الفرق بين الفرق ص (٣٨٢).

(٢) البداية والنهاية (ج ١١/٦٠).

(٣) كشف أسرار الباطنية ص (٣٩)، سير أعلام النبلاء (٣٢١/١٥).

وأما متى ظهر مذهب الباطنية فاختلَّ العلماء في ذلك، فبعضهم قال سنة ٢٠٥ هـ، والبعض الآخر يرى سنة ٢٥٠ هـ، ونتيجة للسرية المفروضة على أتباع هذا المذهب يتعرّض التحديد الدقيق لزمن ظهورهم، وإن كانت أقوال العلماء تترجح ما بين سنة ٢٠٠ هـ، أي بعد انتشار الإسلام وإعزاز أهله، وانطفاء نار المجوسية واندحار اليهودية، واندثار الأصنام الوثنية، وانهزام الأمة الصليبية، فأكل الحسد قلوب الخارجين عن الإسلام من هذه الأمم المهزومة، وبدؤوا يخططون في الخفاء بطريقة ينفسون فيها عن أحقادهم للطعن في الإسلام وأهله، ورفع راية الشيطان وحزبه، فاتخذوا لهذا الهدف الدنيء عدة أقنعة تستروا بها لتحقيق ما يهدفون إليه منها:

**١- اعتمادهم على تأويل النصوص تأويلاً تنافي ما يقرره الإسلام ويأمر به.**

**٢- إظهار مذهب التشيع لعلمهم بأن مذهب التشيع يحتمل كلامهم، إذ لم يجدوا مدخلاً إلى الإسلام إلا من جهة إظهار التشيع والانتساب إلى المذهب الشيعي، وقد تم تأسيس هذا المذهب فيما يذكر الغزالى كما يلى: «تم في اجتماع لقوم من أولاد المجوس والمزدكية من التثنوية الملحدين، وطائفة كبيرة من ملحدة الفلاسفة المتقدمين زاد الديلمي.. وبقايا الخرمية واليهود.. جمعهم نادو شنو<sup>(١)</sup> في حيلة يدفعون بها الإسلام» وقالوا: إن محمدًا غالب علينا، وأبطل ديننا، واتفق له من الأعون ما لا نقدر على مقابلتهم، ولا مطمع لنا في نزع ما في أيدي المسلمين من المملكة بالسيف وال الحرب، لقوة شوكتهم وكثرة جنودهم، وكذلك لا مطمع لنا فيهم من قبيل المناورة لما فيهم من العلماء والفضلاء والمتكلمين والمحققين، فلم يبق إلا اللجوء إلى الحيل والدسائس، ثم اتفقوا على وضع حيل وخطط مدرسة يسرون عليها لتحقيق أهدافهم.**

(١) انظر: فضائح الباطنية ص (٢٠-١٨)، وبيان مذهب الباطنية وبطانته ص (١٩).

ومن وسائلهم في تحقيق الأهداف الدخول على المسلمين عن طريق التشيع، وعلى مذهب الرافضة، وإن كان هؤلاء الباطنيون يعتبرون الروافض أيضاً على ضلال، إلا أنهم رأواهم -على حد ما ذكر الغزالى- أقل الناس عقولاً، وأسخفهم رأياً، وألينهم عريكة لقبول المحالات، وأطوعهم للتصديق بالأكاذيب المزخرفات<sup>(١)</sup>، وأكثر الناس قبولاً لما يلقى عليهم من الروايات الواهية الكاذبة، فتستروا بالانتساب إليهم ظاهراً للوصول إلى إضعاف الناس، فكان ظاهرهم الرفض، وباطنهم الكفر المغض، كما ذكر الغزالى<sup>(٢)</sup>، أو كما قال بعض العلماء: إن الإمامية دليل الباطنية.. وهذا هو التفسير المعقول لما نلاحظ من التقارب الشديد بين الباطنية والرافضة<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن كثير في حوادث سنة (٢٧٨هـ): وفيها تحركت القرامطة، وهم فرقة من الزنادقة الملاحدة أتباع الفلسفه من الفرس الذين يعتقدون بنبوة زرادشت مزدك، وكانوا يبيحون المحرمات، ثم هم بعد ذلك أتباع كل ناعق إلى باطل، وأكثر ما ينقادون من جهة الرافضة ويدخلون إلى الباطل من جهةهم؛ لأنهم أقبح الناس عقولاً ويقال لهم: الإسماعيلية لانتسابهم إلى إسماعيل الأعجمي رج أبا جعفر الصادق<sup>(٤)</sup>.

### ب- عقائد الباطنية الفاسدة:

إن المتبع لأخبار الباطنية وفرقهم ومذاهبهم يلاحظ تناقضًا واضحًا، ويرجع ذلك إلى أهل هذه الفرقة الباطنية الخبيثة إذ أرادوا ذلك لكي تتصارب الأقوال فيهم عند الناس، وبذلك ينفون ما يريدون، ويثبتون ما يريدون، وأصل مذهبهم كله مبني على

(١) فضائح الباطنية ص (١٩).

(٢) المصدر السابق ص (٣٧).

(٣) انظر: فرق معاصرة للعواجمي، (ج ٢٨٠/١).

(٤) البداية والنهاية (ج ٦١/١).

الكذب والحيل والخداع، كما أن مذهبهم لا يقوم إلى على هذا التلون الكبير؛ ولذلك قال الغزالى: «والذى قدمناه فى جملة مذهبهم يقتضى -لا محالة- أن يكون النقل عنهم مختلفاً مضطرباً، فإنهم لا يخاطبون الخلق بمسلك واحد، بل غرضهم الاستتباع والاحتيال، فلذلك تختلف كلماتهم ويتفاوت نقل المذهب عنهم»<sup>(٢)</sup>.

ولذلك يتضح للدارس أن عقائد الباطنية عبارة عن مجموعة من أفكار منحرفة من مذاهب متفرقة، كلها تخبط واضطراب واختلاف، وأحياناً يستدلون بأحاديث موضوعة ويحرفون الآيات عن مدلولها ومرادها.

وترجع عقائدهم إلى عدة نقاط منها:

- ١- إنكار وجود الله.
- ٢- جد أسمائه وصفاته.
- ٣- تحريف شرائع النبيين والمرسلين.
- ٤- ويسترشدون في ذلك كله بالتشييع لآل البيت أو بزعمهم التجديد والتقديم ولهم مقدرة عجيبة في وضع الشعارات والأكاذيب.

والموضوع أوسع من ذلك، ومن الكتب النافعة في هذا الباب فضائح الباطنية للغزالى، وفرق معاصرة للعواجمي.

\* \* \*

(١) فضائح الباطنية ص (٣٨).

### المبحث الثالث

#### داعية الباطنية في الشمال الإفريقي

أبو عبد الله الشيعي

وقع الاختيار على اليمن لكي تكون مركزاً لدعوة الشيعة الإسماعيلية لبعدها عن أنظار الدولة العباسية، ومن هناك بدؤوا في إعداد القوة العسكرية السرية التي هي عدتهم في المستقبل، وتسليم القيادة في اليمن رجل يدعى رستم بن حوشب الذي استطاع أن يستقطب بعض الفرس المعادين للمسلمين، إلا أن ابن حوشب رأى أن أرض المغرب خصبة للبذور الشيعية، فأرسل من اليمن رجلاً من أنصاره هما «سفيان والحلواني» إلى طرابلس وتونس لنشر المذهب الشيعي، واستطاعاً أن يتوجلاً بأفكارهما في قبائل البرانس ذات القوة والشकيمة والعدة والعتاد، والتي تتطلع إلى إقامة دولة في المغرب على نهج الأدارسة في المغرب الأقصى، والأغالبة الذين عاصمتهم تونس.

ومن بين الذين اختارهم ابن حوشب في اليمن: أبو عبد الله الشيعي حسن بن أحمد بن محمد بن زكرياء الشيعي من أهل صنعاء، وكان قد وقع اختيار ابن حوشب على هذا الرجل لما لمس فيه من صفات قيادية بارزة من علم وذكاء ومقدرة في التعامل مع الناس، ويعتبر أبو عبد الله الشيعي اليمني الصناعي المؤسس الفعلي لدولة العبيديين الرافضية الإسماعيلية في المغرب، فأرسله ابن حوشب بعد موت الحلواني وأبي سفيان الداعييين بالمغرب، وقال له: «إن أرض كتامة في بلاد المغرب قد حرثها الحلواني وسفيان، وقد ماتا، وليس لك غيرها فبادر فإنها موطأة ممهدة لك»<sup>(١)</sup>.

وفي ما بين ٢٨٩هـ إلى ٢٩٦هـ وصل أبو عبد الله الشيعي

(١) انظر: موسوعة المغرب العربي (ج ٢/٥٧) للدكتور عبد الفتاح الغنيمي.

الرجل الدهاهية المراوغ الماكر صاحب الحيل العجيبة إلى مكة، وبحث عن وفود المغاربة التي جاءت للحج واستطاع أن يتعرف على حجيج كتامة، وتقرب إليهم بما أظهره لهم من زهد وفقه وعلم، وتمكن هذا الداعية من قلوب الشيوخ الكتاميين، ورجع معهم موهماً إياهم أنه يريد مصر لتعليم الأولاد القرآن، وعرضوا عليه الذهاب معهم إلى المغرب، فأظهر عدم الرغبة، ثم بسياسته الماكرة لبى طلبهم ونزل في القيروان ليبحث عن مواطن الضعف في دولة الأغالبة، ويجمع المعلومات لمعرفة أقوى القبائل، وما هي الوسائل النافعة للدخول في بلاد المغرب، وبعد أن أيقن أن أقوى القبائل في المغرب هي الكتامية قرر الذهاب إلى بلدة تسمى «إيكجان» وهي بلدة في جبل وعر، وعرف أنها منازل قبيلة «سكتاتة» التي هي بطن من بطون كتامة<sup>(١)</sup>، ونهج في حياته نهج المعلم المؤدب الورع، وسلك سلوك الزهد والعنف حتى تملأ قلوبهم، واشتهر صيته، وأقبلت عليه القبائل البربرية وتصدى لتعليمهم وتفقيهم المذهب الشيعي، ثم دخل في الأمور السياسية ونظام الحكم ودور الإسلام في الحكم بالشوري، وفضل العلوبيين وأحقيتهم في الحكم.

وبسبب الظلم الذي مارسته دولة الأغالبة على الناس استجابت بعض القبائل للداعية الشيعي الذي رأوا فيه المخلص وبدأ الصدام مع الأغالبة، وانتقل أبو عبد الله الشيعي إلى حصن منيع في جبال الأوراس في بلدة «تازروت» ومن هناك كان يوجه الضربات المتتالية لدولة الأغالبة، واعتمد في ذلك على فضح الأغالبة ونشر ظلمهم، وبيان أن حكمهم خارج عن الإسلام وشريعة الرحمن، وأثار الأحقاد القديمة بين الدولة الأغالبة وبعض القبائل، وأعطي عهوداً ومواثيق لرجال وذمماء كتامة أن المستقبل والدولة والتمكن لهم، فخضعت له القبائل وتواتت المدن في السقوط، وغنم غنائم عظيمة واشتد حمام أتباعه، وساعده على ذلك انحلال

(١) موسوعة المغرب العربي (ج ٢/٥٦).

ضعف دولة الأغالبة وانغماسهم في الترف، وتذمر الناس من الأمراء ومن ظلمهم، وأظهر أبو عبد الله من الحزم والشجاعة والمقدرة السياسية والكفاءة العسكرية ما جعله ثقة لمن حوله من القادة والجنود، فأعطاه ذلك شعوراً بأن الوقت حان لكشف دعوته بأن يدعو للرضا من آل البيت النبوي الذي سيظهر عن قريب وتولى أمور الحكم.

**واستطاع أبو عبد الله الشيعي أن يستولي على جميع النقطة الحربية ما بين حصنه في جبال الأوراس حتى عاصمة الأغالبة.**

وفي أوائل جمادى الأولى عام ٩٠٩هـ سقطت مدينة الأريض في يد قوات أبي عبد الله الشيعي، وهذه المدينة هي مفتاح دخول القيروان العاصمة السياسية للبلاد، فجعل زيادة الله الأخير بالرحيل إلى مصر في جمادى الآخرة عام ٩٠٦هـ، ودخل أبو عبد الله الشيعي القيروان<sup>(١)</sup>.

وأعلن أبو عبد الله إثر هذا النصر الحاسم على الأغالبة أن الإمام الحقيقي لل المسلمين هو عبيد الله المهدي وأنه قريباً سيصل إلى بلاد المغرب ويظهر العدل والمساواة، فانضم إليه بعض قواد الأغالبة، وأصبح جيشه مائتي ألف مقاتل لكي يدافعوا عن المذهب الشيعي الإماماعيلي والدولة الجديدة، وملئ من دراسة التاريخ أن الانتصارات تستحوذ على عوام الناس ويظنون أن المنتصر على الحق، ومع الإشاعة الشيعية القوية والانتصارات الملموسة وإيمان الناس بالمهدي المنتظر، أصبح الناس قادة وجنوداً لا رأي لهم، ولا عقل، بل مثل الآلات في التنفيذ، وحاول أبو عبد الله الشيعي أن يعتمد في نشر مذهبة بالدعابة والمناظرة لإقناع علماء السنة والجماعة من أمثال عثمان بن سعيد الحداد، إلا أنه أُسقط في يديه عندما أقاموا الحجة عليه وعلى دعاته، ولذلك اضطر أخو أبي عبد الله الشيعي «أبو العباس» أن يستخدم القوة لقمع مذهب أهل السنة والجماعة من عاصمة

(١) موسوعة المغرب العربي (ج ٢/٦٠).

الشمال الإفريقي، فمارس مع علماء أهل السنة أصناف العنف والشدة والتعذيب وضربوا الفقهاء بالسياط وقطعوا ألسنة بعضهم، وضربوا الرقاب، وقطعوا أجزاء الجسم إلى عدة أجزاء، وصلبوا الفقهاء، وصادروا الأموال، وبطحوا الناس على ظهورهم وأمروا عبيدهم بأن يدوسوهم بالأقدام. واشتد الصراع المذهبي، وهز الدولة الوليدة فتدخل الداهية أبو عبد الله الشيعي ومنع المناظرة والمجادلة حسماً للصراع وعزل أخاه عن ولاية القيروان.

ونجح أبو عبد الله الشيعي في تثبيت دعائم الحكم في القيروان بواسطة زعماء قبيلة كاتمة وخصوصاً سيدهم ومطاعهم «غزوية بن يوسف» وأخاه وبقية قومه، وأرسل إلى عبيد الله المهدي وابنه القاسم للمجيء إلى القيروان، وشد عبيد الله من الشام رحله «من مدينة سلمية» إلى مصر، ثم برقة، ثم طرابلس متخفيًّا في ثياب التجار، ولفقت قصص عجيبة في نجاته من ولاة الدولة العباسية، ووقع في أسربني مدرار أمراء سجلماسة<sup>(١)</sup>.

واستطاع أبو عبد الله الشيعي الصناعي في ٩١٠/٥٢٩٧ م أن يجهز جيشاً ضخماً حطم به دولةبني مدرار وخلص عبيد الله المهدي وابنه من السجن، وفي طريق عودته من الجيش بتاهرت وأزال دولةبني رستم في عام ٩١٠/٥٢٩٧ م وأصبح المغرب الأوسط إلى تلمسان دولة عبيدية.

وتولى عبيد الله المهدي الذي أعلن قيام الدولة الفاطمية التي نسبها إلى فاطمة الزهراء بنت رسول الله **خ** لخداع الناس وتضليلهم.

وبدأت الدولة الفاطمية المزعومة تسعى للقضاء على الخلافة العباسية خصوصاً بعد أن تمكنا من القضاء على دولةبني

(١) موسوعة المغرب العربي (ج٢/٦٥).

مدار في سجل ماسة، ودولة رستم في تاهرت، ودولة الأغالبة في إفريقيا «تونس».

وكانت بيعة عبد الله المهدى في القيروان عام ٢٩٧ هـ / ٩١٠ م وانتهت ولاية أبي عبد الله الشيعى بعد أن دامت عشر سنوات على قول بعض المؤرخين<sup>(١)</sup>.

وكم ينبع الثورات تخلص عبد الله المهدى من أبي عبد الله الشيعى وأخيه أبي العباس وغزوته بن يوسف بمؤامرات متالية وكل من كان من أنصارهم.

وهذا ملاحظ أيضًا في دراسة التاريخ القديم والحديث، وهو أن الأصدقاء والرفقاء الذين لا تقوى لهم، وإنما تجمعهم مصالح ومبادئ فاسدة يصفون بعضهم بعضاً، وهذا حدث في الثورة الفرنسية ١٨٧٩ م، والثورة الجزائرية، والثورة السورية، والمصرية، والليبية، والعراقية، وهكذا قديماً وحديثاً.

وظهر لي أن ذلك سنة من سنن الله الجارية في المجتمعات «من أعن ظالماً سلطه الله عليه» +وكذلك تولى بعض الظالمين بعضاً بما كانوا يكسبون " [الأنعام: ١٢٩].

وذكر المؤرخون أن الخلاف وقع بين عبد الله المهدى، وأبي عبد الله الشيعى على الأموال التي استأثر بها النزق الكاذب عبد الله المهدى، وبعضهم يرى أن أبو عبد الله الشيعى شرك في عبد الله المهدى بأنه ليس المهدى المنتظر.

وصاحب موسوعة المغرب العربي الدكتور عبد الفتاح مقلد الغييمي ذكر السببين<sup>(٢)</sup> ولم يرجح، ثم إنه دافع عن نسب العبيديين وأنه في رأيه يرجع إلى فاطمة الزهراء، وشن حملة على من طعن في نسب العبيديين ونسبهم إلى اليهود، أو إلى المجرم، واتهمهم أنهم موالي للخلافة العباسية في بغداد أو

(١) المرجع السابق ص (٧٠).  
(٢) انظر: موسوعة المغرب العربي ص (٧٠).

الأموية في الأندلس وأن الخلافتين شنتا حملة شعواء على النسب العبيدي.

**وأقول:** إن ابن كثير -رحمه الله- الذي نقل أقوال العلماء في البداية والنهاية في الطعن في النسب العبيدي أقوى حجة، وأمتن سندًا، وأعرف بحقائق الدول ومؤسساتها، وعرف بالصدق والأمانة المتناهية، وكلامه واضح في البداية والنهاية، وأما ابن الأثير فلم يجزم ومال إلى إثبات النسب بدون تصريح، وذلك في «الكامل في التاريخ»<sup>(١)</sup> وهو معروف بميوله الشيعية، وابن تيمية في الفتاوى يؤكد ويصرح على عدم ثبات النسب الفاطمي، وإليك شهادة المؤرخ القدير ابن خلkan حيث قال: «والمحققون ينكرون دعواه في النسب، وينصون على أن هؤلاء المنتسبين بالفاطميين أدعياء، وأنهم من أصل يهودي من سلمية بالشام، وأن والده لقب بالقداح، لأنه كان كحالاً يقدح العيون، وقد هلك عبيد الله سنة ٣٢٢هـ، وتمكن حفيده المعز من الاستيلاء على مصر، واستمر ملك العبيديين نحو قرنين من الزمان إلى أن قضى عليهم بطل الإسلام صلاح الدين الأيوبي في سنة ٤٥٦هـ، وأزال منها كل آثار العبيديين، وقطع شرورهم عن الناس وأراح الله العباد منهم»<sup>(٢)</sup>.

وعلى كل حال فأعمالهم وعوائقهم تدل على أن أبناء المسلمين من السلالة النبوية الشريفة وعلماءهم الأبرار الأطهار وفقهاءهم الأخيار براء من هذه الأقوال الشنيعة، والأفعال القبيحة، وأنا شخصياً أميل إلى أن أبا عبد الله الشيعي اتضح له أن عبيد الله المهدي رجل طامع في الملك والجاه، ومستبد ويسعى لمجده، وشعر أبو عبيد الله ببعده عن مكانته فعمل على الخلاص منه، عندما حاول إقناع من حوله بأنه ليس هذا هو الذي يحدثهم عنه، إلا أن عبيد الله المهدي كان أسرع منه فتخلص الأخير من خصومه، وأما عن نسبة فالحق الواضح

(١) انظر: الكامل في التاريخ (ج ١١/٥) وما بعدها.  
(٢) فرق معاصرة (ج ١/٣٨٩).

البين أن عبید الله المهدی دعی فی نسبه، ولا صلة له بأهل  
البيت، وهذا ما سنبرهن علیه فی ترجمته إن شاء الله.

\* \* \*

## المبحث الرابع

عبيد الله المهدي الخليفة الشيعي الرافضي الأول  
(٩٣٤ م - ٢٩٧ هـ / ٩١٠)

### ذكر الإمام الذهبي ترجمة لعبيد الله المهدي في سير أعلام النبلاء فـ

«عبيد الله أبو محمد أول من قام من الخلفاء الخارج العبيدية  
الباطنية الذين قلبو الإسلام، وأعلنوا بالرفض، وأبطنوا مذهب  
الإسماعيلية وبثوا الدعاة يستغون الجبلية والجهلة»<sup>(١)</sup>.

وذكر ما قيل عنه في نسبه ثم قال: والمحققون على أنه دعي  
بحيث إن المعز منهم لما سأله السيد ابن طباطبا عن نسبه، قال:  
غداً أخرجه لك، ثم أصبح وقد أقى عرمة من الذهب، ثم جذب  
نصف سيفه من غمده، فقال: هذا نسيبي، وأمرهم بنهب الذهب،  
وقال: وهذا حسيبي<sup>(٢)</sup>. أما مفتى الديار الليبية - رحمة الله - الشيخ  
طاهر الزاوي فقد قال في ترجمة عبيد الله المهدي: «هو مؤسس  
الدولة العبيدية وأول حاكم فيها، وهو عراقي الأصل، ولد في  
الكوفة سنة ٢٦٠ هـ، واختبأ في بلدة سلمية بورة الإسماعيلية  
الباطنية في شمال الشام. ومن يوم أن ولد إلى أن استقر في  
سلمية كان يعرف باسم سعيد بن أحمد بن محمد بن عبد الله بن  
ميمون القداح.

وفي منطقة سلمية مقر الإسماعيلية مات علي بن حسن بن  
أحمد بن محمد بن إسماعيل بن جعفر الصادق، وأقام له  
الإسماعيلية مزارات سرية، وقررروا نقل الإمامة من ذرية  
إسماعيل بن جعفر الصادق إلى ابنهم بالناح الروحي<sup>(٣)</sup>، ثم قال:  
«هذا أصل عبيد الله المهدي، وهذا أصل العبيديين المنصوبين  
إليه».

(١) انظر: سير أعلام النبلاء (ج ١٥/١٤١).

(٢) المصدر السابق (ج ١٥/١٤٢).

(٣) تاريخ الفتح العربي في ليبيا ص (٢٥٣).

وقد خالفهم في نسبتهم إلى إسماعيل بن جعفر الصادق جميع المسلمين في المغرب وفي كل مكان، وفي مقدمة الذين أنكروا عليهم هذا النسب الأشراف العلويون، وإنما هم منسوبون إلى سعيد بن أحمد القداح الذين ادعوا أنه ابن إسماعيل بن جعفر الصادق من طريق النكاح الروحي الذي ذكرناه آنفًا.

وبعد أن تخلص عبيد الله المهدي من خصومه أراد أن ينشر مذهبة في القيروان، ومن ثم الشمال الإفريقي، ولكن طلائع علماء أهل السنة والجماعة نابذوه العداء، وأقمعوا الناس بأن دولة العبيديين كفرية بعيدة عن الشريعة الإسلامية، وحدث بين العبيديين وأهل السنة حروب طاحنة فانتقل عبيد الله المهدي إلى المهديّة بعد أن بذل في بنائها وتحصينها أموالاً طائلة، إلا أن شعور الاستقرار والاطمئنان جانب العبيديين في الشمال الإفريقي لضراوة المقاومة التي قادها علماء أهل السنة ضدّهم، فأخضع المدن بقوة السلاح، وفكّر في الانتقال إلى مصر، وأرسل عدة حملات إليها إلا أنها فشلت أمام جيوش العباسيين التي قادها «مؤسس الخادم».

وكانت أشد هذه الحملات خطراً على مصر الحملة التي كانت في عام ٣٢١هـ، واستطاع العباسيون صد هذه الحملة بفضل جهود «محمد الإخشيد»<sup>(٢)</sup>.

واستمر عبيد الله في حكمه إلى أن هلك في عام ٣٢٢هـ وله اثنان وستون سنة، وكانت دولته خمساً وعشرين سنة وأشهر<sup>(٢)</sup>.

وبهذا نلاحظ أن قبائل المصاصيد وكتامة التفت حول الدعوة العبيدية لظنهم أنه هو المهدي المنتظر، ونجد في التاريخ الإسلامي كثيراً من الثورات والدول التي قامت واعتمدت على هذا المعتقد. فرأيت من المناسب والمهم في بناء السياج العقائدي

(١) موسوعة تاريخ المغرب (ج ٢/٧٦).  
(٢) انظر: سير أعلام النبلاء (ج ١٥/١٥١).

الصحيح على أصول أهل السنة والجماعة في هذه المسألة أن أبين معتقد أهل السنة في قضية المهدي المنتظر، حتى يسهل على الناس كشف الدجالين الأفاكين، وسأجعل معتقد أهل السنة في المهدي عقب انتهاء ترجمة العبيدي.

كما نجد أن عبيد الله المهدي اعتمد على ادعائه على هذه الدعوى، حتى بعد أن استطاع أبو عبد الله الشيعي أن يزعزع ثقة البراءة فيه ذهب إليه كبير كاتمة وقال لعبيد الله المهدي: قد شكنا فيك، فائت بايأة، فأجاب بأجوبة قبلها عقله وقال: إنكم تيقنتم، واليقين لا يزول إلا بيقين لا بشك.

وكان المسائل التشكيكية في المهدي التي طرحتها أبو عبد الله الشيعي على زعماء كاتمة من أن الإمام يعلم الأمور قبل وقوعها، وهذا قد دخل معه بولدين، ونص أن الأمر في الصغير بعده، ومات الولد بعد عشرين يوماً، فلما سأله كبير زعماء كاتمة عبيد الله المهدي عن الطفل قال عبيد الله المهدي: إن الطفل لم يمت، وإنه إمامك، وإنما الأئمة ينتقلون، وقد انتقل لإصلاح جهة أخرى، قال كبير زعماء كاتمة: آمنت.

**وقال أبو عبد الله الشيعي:** إن الإمام لا يلبس الحرير والذهب، وهذا قد لبسهما. وليس له أن يطأ إلا ما تحقق أمره، وهذا قد وطئ نساء زيادة الله التغلبي، يعني عبيد الله المهدي، فلما سأله كبير كاتمة عبيد الله المهدي فأجاب: أنا نائب الشرع أحل لنفسي ما أريد، وكل الأموال، وزيادة الله كان عاصياً<sup>(١)</sup>.

والمقصود في نقلني هذا اعتماد الدجالين على استخفاف عقول الناس وتغييرهم لجهلهم، واعتمادهم على معتقدات في الأئمة من تعظيم آل البيت والإيمان بالمهدي المنتظر، وغير ذلك، فالمقام مناسب لبيان عقيدة أهل السنة في المهدي المنتظر.

\* \* \*

(١) انظر: سير أعلام النبلاء (ج ١٥/١٤٦).

+

## المبحث الخامس

### عقيدة أهل السنة والجماعة في المهدي

يبين الأحاديث الصحيحة أن الله تعالى يخرج في آخر الزمان رجلاً من أهل البيت يؤيد الله به الدين، يملك سبع سنين يملأ الأرض عدلاً وسلاماً، كما ملئت جوراً وظلماً، تنعم الأمة في عهده نعماً لم تنعمها قط، وتخرج الأرض نباتها، وتمطر السماء قطرها، ويعطى المال بغير عدد.

قال ابن كثير -رحمه الله تعالى-: «في زمانه تكون الثمار كثيرة، والزروع غزيرة، والمال وافر، والسلطان قاهر، والدين قائم، والعدو راغم، والخير في أيامه دائم»<sup>(١)</sup>.

#### اسميه وصفته:

وهذا الرجل اسمه كاسم رسول الله **خ**، واسم أبيه كاسم أبي النبي **خ**، فيكون اسمه محمد أو أحمد بن عبد الله، وهو من ذرية فاطمة بنت رسول الله **خ** ثم من ولد الحسن بن علي رضي الله عنهما.

قال ابن كثير -رحمه الله- في المهدي: «وهو محمد بن عبد الله العلوى الفاطمي الحسنى **ع**»<sup>(٢)</sup>. وصفته الواردة: «أنه أجلى الجبهة، أقنى الأنف»<sup>(٣)</sup>.

#### مكان خروجه:

يكون ظهور المهدي من قبل المشرق، فقد جاء في الحديث عن ثوبان **ع** قال: قال رسول الله **خ**: «يقتل عند كنزكم ثلاثة: كلهم ابن خليفة، ثم تطلع الرایات السود من قبل المشرق، فيقتلونكم قتلاً لم يقتله قوم...» ثم ذكر شيئاً لا أحفظه.. فقال: «إذا رأيتموه، فباعوه، ولو حبوا على الثلوج، فإنه خليفة الله

\* جل مبحث المهدي المنتظر اختصرته من كتاب أشراط الساعة، وهو رسالة ماجستير ليوسف الوابلي.

(١) النهاية، الفتن والملاحم، (ج ٣١/١)، تحقيق د. طه زيني.

(٢) النهاية: الفتنة والملاحم

(٣) الأجل: الخفيف شعر ما بين النزعتين من الصدغين، والذي انحر الشعير عن جبهته.

المهدي»<sup>(١)</sup>

قال ابن كثير رحمه الله: «والمراد بالكنز المذكور في هذا السياق كنز الكعبة، يقتل عنده ليأخذه ثلاثة من أولاء الخلفاء، حتى يكون آخر الزمان، فيخرج المهدي، ويكون ظهوره من بلاد المشرق» لا من سردار سامراء، كما يزعم جهله الرافضة من أنه موجود فيه إلى الآن، وهم ينتظرون خروجه في آخر الزمان، فإن هذا نوع من الهذيان، وقسط كبير من الخذلان شديد من الشيطان، إذ لا دليل على ذلك، ولا برهان، لا من كتاب، ولا من سنة، ولا معمول صحيح، ولا استحسان.. إلى أن قال: «ويؤيد بناس من أهل المشرق ينصرونه، ويقيمون سلطانه، ويشيدون أركانه، وتكون راياتهم سوداً أيضاً وهو زي عليه الواقار؛ لأن راية رسول الله **ﷺ** كانت سوداء يقال لها: «العقاب».

إلى أن قال: «والمقصود أن المهدي الممدوح الموعود بجوده في آخر الزمان يكون أصل ظهوره وخروجه من ناحية المشرق، ويبايع له عند البيت، كما دلت على ذلك بعض الأحاديث»<sup>(٢)</sup>.

٢- وذكر الإمام البخاري في صحيحه عن أبي هريرة **رض** قال: قال رسول الله **ﷺ**: «كيف أنت إذا نزل ابن مريم فيكم وإمامكم منكم؟!»<sup>(٣)</sup>

٣- وعن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: سمعت رسول الله **ﷺ** يقول: «لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيمة» إلى أن قال: «فينزل عيسى ابن مريم عليه السلام، فيقول أميرهم: تعال صل بنا فيقول: لا، إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة الله هذه الأمة»<sup>(٤)</sup>.

والأحاديث التي وردت في الصحيحين تدل على أمرين:

(١) أخرجه ابن ماجه، كتاب الفتن، باب خروج المهدي (ج ١٣٦٧/٢)، ومستدرك الحاكم (٤٦٤/٤) وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشیخین ووافقه الذهبی.

(٢) النهاية، الفتن والملاحم (ج ٣١/١).

(٣) صحيح البخاري، كتاب أحاديث الأنبياء، باب نزول عيسى ابن مريم عليه السلام (ج ٤٩١/٦) مع الفتح.

(٤) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب نزول عيسى (ج ٩٣/٢) مع شرح النووي.

**أحدهما:** أنه عند نزول عيسى ابن مريم عليه السلام من السماء يكون المتولى لإمرة المسلمين رجل منهم.

**والثاني:** أن حضور أميرهم للصلوة، وصلاته للمسلمين، وطلبه من عيسى عليه السلام عند نزوله أن يتقدم ليصلّي لهم يدل على صلاح هذا الأمير وهذا.

وجاءت الأحاديث في السنن والمسانيد وغيرهما مفسرة لهذه الأحاديث التي في الصحيحين، ودالة على أن ذلك الرجل الصالح يسمى: محمد بن عبد الله، ويقال له المهدي، والسنة يفسر بعضها بعضاً.

١- فعن أبي سعيد الخدري ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «منا الذي يصلي عيسى ابن مريم خلفه» <sup>(١)</sup>.

٢- وعن جابر ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «ينزل عيسى ابن مريم، فيقول أميرهم المهدي: تعال صلّ بنا، فيقول: لا، إن بعضهم أمير بعض، تكرمة الله هذه الأمة» <sup>(٢)</sup>.

٣- وعن أبي سعيد الخدري ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «المهدي مني أجلى الجهة، أقني الأنف، يعلّم الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً يملّك سبع سنين» <sup>(٣)</sup>.

**أولاً: تواتر أحاديث المهدي:**

١- قال الشوكاني: «الأحاديث في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر التي أمكن الوقوف عليها منها خمسون حديثاً، فيها الصحيح والحسن والضعيف والمنجبر، وهي متواترة في جميع الاصطلاحات المحررة في الأصول، وأما الآثار عن الصحابة

(١) رواه أبو نعيم في «أخبار المهدي» صصحه الشيخ الألباني رحمه الله صحيح الجامع الصغير (٧١٧٠/٥).

(٢) «المنار المنافق» لابن القيم، ص (١٤٧، ١٤٨). (٣) سنن أبي داود، كتاب المهدي، (ج ١/ ٣٧٥) رقم (٤٢٦٥).

المصرحة بالمهدي، فهي كثيرة أيضًا، إذ لا مجال للاجتهاد في مثل ذلك»<sup>(١)</sup>.

٢- قال صديق حسن خان: «الأحاديث الواردة في المهدي على اختلاف روایاتها كثيرة جدًا، تبلغ حد التواتر المعنوي، وهي في السنن وغيرها من دواوين الإسلام من المعاجم والمسانيد»<sup>(٢)</sup>.

٣- قال الشيخ محمد بن جعفر الكتاني: «والحاصل أن الأحاديث الواردة في المهدي المنتظر متواترة، وكذلك الواردة في الدجال، وفي نزول سيدنا عيسى ابن مريم عليه السلام»<sup>(٣)</sup>.

وأما العلماء الذين صنفوا كتاباً في المهدي بالإضافة إلى كتب الحديث المشهورة، كالسنن الأربع، والمسانيد، «مسند أحمد»، و«مسند البزار»، و«مسند أبي يعلي» و«مسند الحارث بن أبي أسامة» و«مستدرك الحاكم» و«مصنف ابن أبي شيبة» و«صحيح ابن خزيمة» وغيرها من المصنفات<sup>(٤)</sup> التي ذكرت فيها أحاديث المهدي فإن طائفة من العلماء أفردوا في المهدي المنتظر مؤلفات ذكروا فيها جمًعاً كبيراً من الأحاديث الواردة فيه.

### ثانياً: المنكرون لأحاديث المهدي والرد عليهم:

ومما يُؤسف له أن طائفة من الكتاب من أمثال الشيخ محمد رشيد رضا، في تفسير المنار وصف أحاديث المهدي بالتناقض والبطلان، وأن المهدي ليس إلا أسطورة اخترعها الشيعة، ثم دخلت كتب أهل السنة<sup>(٥)</sup>.

ومن أنكر أحاديث المهدي صاحب «دائرة معارف القرن العشرين»<sup>(٦)</sup> محمد فريد وجدي، وسار على نفس الخط أحمد أمين في كتابه ضحى الإسلام.

(١) التوضيح في تواتر ما جاء في المهدي المنتظر والدجال وال المسيح.

(٢) الإذاعة لما كان وما يكون بين يدي الساعة ص (١١٢).

(٣) نظم المتناشر من الحديث المتواتر، ص (١٤٧).

(٤) عقيدة أهل السنة والأئمَّة في المهدي المنتظر للعبد، ص (١٦٦-١٦٨).

(٥) تفسير المنار (ج ٤-٤٩٩/٩).

(٦) دائرة معارف القرن العشرين، (ج ١٠/٤٨٠).

ويبدو أن هؤلاء الكتاب تأثروا بما ذكره المؤرخ ابن خلدون من تضعيفه لأحاديث المهدي، مع العلم أن ابن خلدون ليس من فرسان هذا الميدان حتى يقبل قوله في التصحيح والتضعيف، ومع هذا فقد قال - بعد أن استعرض كثيراً من أحاديث المهدي وطعن في كثير من أسانيدها: «فهذه جملة الأحاديث التي خرجها الأئمة في شأن المهدي، وخروجها آخر الزمان، وهي كما رأيت لم يخلص منها من النقد إلا القليل أو الأقل منه»<sup>(١)</sup>.

قال يوسف الوابل في أشراط الساعة تعليقاً على قول ابن خا  
دون: «ونة ول: لو صح حديث واحد، لکفى به حجة في شأن المهدي، كيف  
والأحاديث فيه صحيحة متواترة»<sup>(٢)</sup>.

قال الشيخ أحمد شاكر رداً على ابن خلدون: «إن ابن خلدون لم يحسن قول المحدثين: الجرح مقدم على التعديل، ولو اطلع على أقوالهم وفقيهها، ما قال شيئاً مما قال، وقد يكون قرأ وعرف، ولكنه أراد تضييف أحاديث المهدي بما غلب عليه من الرأي السياسي في عصره»<sup>(٣)</sup>. ثم بين أن ما كتبه ابن خلدون في هذا الفصل عن المهدي مملوء بالأغالط في أسماء الرجال ونقل العلل، واعتذر عنه بأن ذلك قد يكون من الناسخين، وإهمال المصححين.

وَمَا ذَهَبَ إِلَيْهِ مُحَمَّدٌ رَّشِيدٌ رَّضَا وَابْنُ خَلْدُونَ وَمُحَمَّدٌ فَرِيدٌ -  
رَحْمَهُمُ اللَّهُ - لَيْسُ صَوَابًا، وَإِنَّمَا الْحِجَةُ فِي كِتَابِ اللَّهِ وَسِنَةِ رَسُولِهِ  
، وَالرِّوَايَاتُ الْمُذَكُورَةُ فِي خَرْوَجِ الْمَهْدِيِّ صَحِيحَةٌ مُتَوَاتِرَةٌ مَعْنُوِيًّا،  
وَهَذَا يَكْفِي، وَأَمَّا كُونُ الْأَحَادِيثِ قَدْ دَخَلَهَا كَثِيرٌ مِّنَ الْإِسْرَائِيلِيَّاتِ،  
وَأَنْ بَعْضُهَا مِنْ وَضْعِ الشِّيَعَةِ وَغَيْرِهِمْ مِّنْ أَهْلِ الْعَصَبِيَّاتِ، فَهَذَا  
صَحِيحٌ، وَلَكِنَّ أَنْمَةَ الْحَدِيثِ بَيْنُوا الصَّحِيفَ مِنْ غَيْرِهِ، وَصَنَفُوا الْكِتَابَ  
فِي الْمَوْضِعَاتِ وَبِيَانِ الرِّوَايَاتِ الْمُضِعِيفَةِ، وَوَضَعُوا قَوَاعِدَ دِقِيقَةَ

(١) مقدمة ابن خلدون (ج ١/٥٧٤).  
 (٢) أشراط الساعة للوايل، ص (٢٦٧).  
 (٣) تعليق أحمد شاكر على مسند الإمام أحمد (ج ١٩٧/٥، ١٩٨).

في الحكم على الرجال، حتى لم يبق صاحب بدعة أو كذاب إلا وأظهروا أمره، فحفظ الله السنة من عبث العابثين وتحريف الغالين، وانتفال المبطلين، وهذا من حفظ الله لهذا الدين.

وإذا كانت هناك روایات موضوعة في المهدی تعصباً فإن ذلك لا يجعلنا نترك ما صح من الروایات فيه، والروایات الصحيحة جاء فيها ذكر صفتة واسمها واسم أبيها، فإن عین إنسان شخصاً، وزعم أنه هو المهدی، دون أن يساعدته على ذلك ما جاء من الأحادیث الصحيحة، فإن ذلك لا يؤدي إلى إنكار المهدی على ما في الحديث، ثم إن المهدی الحقیقی لا يحتاج إلى أن يدعوه أحد، بل يظهره الله إلى الناس إذا شاء، ويعرفونه بعلامات تدل عليه.

وأما دعوى التعارض، فقد نشأت عن الروایات التي لم تصح، وأما الأحادیث الصحيحة، فلا تعارض فيها والحمد لله.

وأيضاً، فإن خلاف الشیعہ مع أهل السنة لا يعتمد به، والحكم العدل هو الكتاب والسنة الصحيحة، وأما خرافات الشیعہ وأباطيلهم، فلا يجوز أن تكون عدمة يُرد بها ما ثبت من حديث رسول الله <sup>(١)</sup>.

قال العلامة ابن القیم في کلامه عن المهدی: «وأما الرافضة الإمامية، فلهم قول رابع، وهو: أن المهدی هو محمد بن الحسن العسكري المنتظر، من ولد الحسين بن علي لا من ولد الحسن، الحاضر في الأمصار الغائب عن الأ بصار، الذي يورث العصا، ويختتم الفضا، دخل سردار سامراء طفلاً صغيراً من أكثر من خمسة سن، فلم تره بعد ذلك عین، ولم يُحس فيه بخبر ولا أثر، وهم ينتظرونہ کل يوم !! ويقفون بالخيل على باب السردار ويصيرون به أن يخرج إليهم: اخرج يا مولانا! اخرج يا مولانا! ثم يرجعون بالخيالة والحرمان، فهذا دأبهم ودأبها، ولقد أحسن من قال:

(١) انظر: أشراط الساعة، ص(٢٦٧).

ما آن للسرداب أن يلد  
كلتموه بجهلكم ما آن؟  
فُعلى عقولكم العفاء فِإِنْكُم  
ثاثتم العنقاء والغيلانا  
ولقد أصبح هؤلاء عاراً علىبني آدم وضحكة يسخر منها كل  
عاقل»<sup>(١)</sup>.

وإلى هنا يكفي الإيضاح في بيان حقيقة المهدي عند أهل  
السنة والجماعة، وبذلك يتضح للقارئ الكريم الميزان الصحيح  
في دعوة كل مدع للمهدية.

إن من أسباب الكارثة الكبرى التي وقعت في قبائل الشمال  
الإفريقي هي جهلهم بحقائق الأمور المستتبطة من الكتاب  
والسنة؛ ولذلك سهل على أبي عبد الله الشيعي أن يقود القبائل  
الكتامية إلى معتقداته الباطنية الرافضية الفاسدة.

(١) انظر: المنار المنيف، ص (١٥٣، ١٥٢).



الصراع بين الدولة العربية  
وأهلا الشمار الأفروقة

## المبحث الأول

### ثورة قبيلة هوارة في طرابلس

بعد أن احتل عبيد الله المهدي طرابلس عين ماكنون بن ضبارة القيسي الكتامي واليًا عليها، وثارت قبيلة هوارة على والي طرابلس لعدم استقرار الأمور، وحاولت أن تستفيد من فرصة العهد الجديد الذي لم تستقر فيه الأحوال في الشمال الإفريقي.

وانضمت قبائل من زناتة ولماية وغيرها من القبائل البربرية إلى قبيلة هوارة، وقاد هذه الثورة ضد العبيديين في طرابلس أبو هارون الهمواري، وحاصروا طرابلس واحتلوا ماكنون بسور المدينة.

وأنجده عبيد الله المهدي بجيش بقيادة تمام بن معارك «أبا زاكى» و «أبا وابن أخي ماكنون».

واستطاعت جيوش العبيديين أن تقضي على هذه الثورة الوليدة في مهدها.

وأوْعَزَ عَبِيدَ اللَّهِ الْمَهْدِيَ إِلَى مَاكْنُونَ بْنَ ضَبَارَةَ لِلتَّخْلُصِ مِنْ تَمَامَ بْنَ مَعَارِكَ بِزَعْمِهِ أَنَّهُ يَتَأْمِرُ عَلَيْهِ، فَقُتِلَ الْعَمَّ ابْنَ أَخِيهِ تَمَامَ فِي غَرَّةِ ذِي الْحِجَةِ سَنَةِ ٢٩٨هـ وَشَعَرَ مَاكْنُونَ بِأَمَانٍ وَاسْتِقْرَارٍ، فَتَطَاولَ فِي الْحُكْمِ وَسَمِحَ لِبَنِي قَوْمِهِ مِنْ كَتَامَةَ بِالْتَّعْدِي عَلَى أَمْوَالِ النَّاسِ وَالْإِسْتِهَانَةَ بِأَعْرَاضِهِمْ وَالْتَّدْخُلَ فِي أَمْوَارِهِمْ، فَثَارَ بِهِ أَهْلُ طَرَابِلسَ سَنَةِ ٣٠٠هـ وَأَخْرَجَهُمْ مِنْهَا، فَلَحَقَ بِالْمَهْدِيِ بِرْ قَادَةً وَقَتَلَ أَهْلَ طَرَابِلسَ مَنْ كَانَ فِيهَا مِنْ أَنْصَارِ مَاكْنُونَ الْكَتَامِيَّينَ، وَأَغْلَقُوا أَسْوَارَ الْمَدِينَةِ، فَأَرْسَلَ عَبِيدَ اللَّهِ الْمَهْدِيَ أَسْطُولًا بِحْرِيًّا أَسْتَطَاعَ الْأَسْطُولُ الْطَّرَابِلِسِيَّ أَنْ يَحْرِقَهُ وَأَنْ يَقْتَلَ مِنْ فِيهِ، فَأَرْسَلَ عَبِيدَ اللَّهِ ابْنَهُ أَبْوَ الْقَاسِمِ بِجَيْشٍ عَرْمَرَمَ بِطَرِيقِ

البر فاعترضت له هوارة، إلا أنه استطاع أن يهزمها ووصل إلى أسوار المدينة وضرب عليها حصاراً أقوى مما بقى من أقوات الناس في المدينة حتى أكلوا الميّة، ولم يستطع ابن إسحاق أن يواصل المقاومة، وتفاوض أعيان طرابلس مع أبي القاسم الشيعي وطلبوا منه الأمان فأمنهم بشرط أن يسلموا محمد بن إسحاق، ومحمد بن نصر، ورجل آخر يقال له: الحوجة فقبلوا ذلك وسلموهم إليه، ودخل طرابلس وأرهق أهلها بغرامة مالية قدرها ثلاثة ألف دينار، وتخلى أبو القاسم الشيعي من الأغالبة الذين كانوا في المدينة مدعياً أنهم هم الذين حرضوا على الفتنة.

وتولى جباية مال الغرامة رجل يقال له الخليل بن إسحاق من أبناء جند طرابلس.

وجابي مال الغرامة هو الذي أتم بناء جامع طرابلس الكبير أيام العبيديين وبنى منارة، وقد قتل على يد ابن كيداد اليفرنى لما استولى على القيروان سنة ٣٢٢هـ.

وبعد أن استقرت الحال في طرابلس قفل أبو القاسم الرافضي إلى رقاده، وطاف بالرجال الثلاثة الذين سلمهم من طرابلس في شوارع القيروان على الجمال تشهيراً بهم ثم قتلهم<sup>(١)</sup>.

ويتضح من هذا الثورة المبكرة ضد العبيديين أن أهل طرابلس غير راغبين في الحكم العبيدي إلا أنهم خضعوا له بقوة السلاح.

وكتب التاريخ تؤكد على دور علماء وفقهاء طرابلس وجهادهم في مواجهة الفكر الشيعي والمد الرافضي والمعتقد الباطني الذي تكفلت دولة بنى عبيد بن شره في الشمال الإفريقي.

\* \* \*

(١) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٤٦، ٢٤٧).

## المبحث الثاني

### زحف العبيديين على برقة

فَلَمَّا اسْتَقَرَ أَمْرُ طَرَابِلُسْ أَرْسَلَ عَبْدَ اللَّهِ جَيُوشَهُ نَحْوَ بَرْقَةِ بِقِيَادَةِ حَبَّاسَةَ بْنِ يَوْسَفِ الْكَتَامِيِّ، وَكَانَ قَاسِيًّا شَدِيدًا نَزَعَتِ الرَّحْمَةُ مِنْ قَبْلِهِ، فَتَوَجَّهَ فِي عَامِ ٣٠١هـ نَحْوَ سُرْتَ، لَأَنَّهَا لَا زَالَتْ تَحْتَ حُكْمِ الْأَغَالِبَةِ فَدَخَلُوهَا بِدُونِ حَرْبٍ، وَهَجَرُوهَا مِنْ كَانَ فِيهَا مِنْ جُنُودِ الْعَبَاسِيِّينَ وَالْأَغَالِبَةِ، ثُمَّ تَقْدَمَ حَبَّاسَةُ إِلَى أَجْدَابِيَّةِ فَهَجَرُوهَا مِنْ كَانَ فِيهَا مِنْ الْعَبَاسِيِّينَ وَالْأَغَالِبَةِ، وَطَلَبَ أَهْلَهَا الْأَمَانَ فَأَمْنَهُمْ وَدَخَلُوهَا بِدُونِ قَتْلٍ، وَاحْتَلُّ مَدِينَةَ بَرْقَةَ وَكَانَ جَيُوشُ الْعَبَدِيِّينَ تَتَدَافَعُ نَحْوَ حَبَّاسَةَ بِدُونِ انْقِطَاعٍ.

وَكَانَ حَبَّاسَةُ هَذَا لَا يَفِي بِوَعْدِهِ، وَكُلُّمَا دَخَلَ مَدِينَةَ قَتْلَ أَهْلَهَا وَأَخْذَ أَمْوَالَهُمْ وَسَبَّى نِسَاءَهُمْ، وَمِنْ فَظَاعَةِ أَعْمَالِهِ الَّتِي ذَكَرَتْهَا كَتَبَ التَّارِيَخُ مَا فَعَلَهُ بِمَجْمُوعَةِ مِنِ النَّاسِ كَانُوا يَلْعَبُونَ بِالْحَمَامِ فِي بَرْقَةَ فَأَمْرَ بِهِمْ فَأَجْلَسُوهُمْ حَوْلَ النَّارِ، وَأَمْرَ بِلَحْوِهِمْ أَنْ تَقْطَعَ وَتَشْوِى، ثُمَّ أَمْرَ بِهِمْ فَأَلْقَوُا فِي النَّارِ. إِنَّ هَذِهِ الْأَعْمَالَ الْوَحْشِيَّةَ تَدُلُّ عَلَى عَدَاوَةِ الْعَبَدِيِّينَ لِكُلِّ مَنْ لَهُ رَائِحَةُ سُنْنَيَّةِ، وَرَبِّمَا يَتَقَرَّبُونَ بِهَا إِلَى اللَّهِ عَلَى زَعْمِهِمُ الْفَاسِدِ.

وَمِنْ أَعْمَالِهِ الشَّنِيعَةِ مَا قَامَ بِإِعْلَانِهِ فِي بَرْقَةِ: مِنْ أَرَادَ الْعَطَاءَ فَلَيَأْتِ إِلَيْنَا، فَحَضَرَ إِلَيْهِ مِنَ الْغَدِ الْأَلْفَ رَجُلًا، فَأَمْرَ بِهِمْ فَقَتَلُوا جَمِيعًا، ثُمَّ وَضَعُ جَثَثَهُمْ بَعْضًا عَلَى بَعْضٍ، وَجَيَءَ لَهُ بِكَرْسِيٍّ فُوْضَعَ عَلَى الْجَثَثِ وَجَلَّسَ عَلَيْهِ، وَأَمْرَ بِالْوَجْهَاءِ مِنْ أَهْلِ الْبَلْدِ فَدَخَلُوا عَلَيْهِ فَحَبَسُوهُمْ وَأَهْاتُوهُمْ، وَقَدْ مَاتَ مِنْهُمْ أَنَّاسٌ مِنْ هُولِ مَا رَأَوْا، وَقَالَ لَهُمْ: إِنَّ لَمْ تَأْتُونِي غَدًا بِمِائَةِ أَلْفٍ مِثْقَالٍ قَتْلَتُكُمْ جَمِيعًا، فَأَحْضَرُوهَا لَهُ.

وَانْتَقَمَ مِنْ حَارِثَ وَنَزَارَ ابْنِي جَمَالِ الْمَزَاتِيِّ فِي نَفْرِ مِنْ أَبْنَاءِ عَمَوْمَتِهِمْ فِي مَدِينَةِ بَرْقَةِ، وَبَاعَ نِسَاءَهُمْ وَأَخْذَ جَمِيعَ أَمْوَالِهِمْ وَخِيرَاتِهِمْ، وَقَدْ اغْتَمَ أَهْلَيِ بَرْقَةَ مِنْ هَذِهِ الْأَفْعَالِ الشَّنِيعَةِ وَالْأَعْمَالِ الْقَبِيحةِ فَأَرْسَلُوا إِلَى عَبْدِ اللَّهِ الْمَهْدِيِّ، فَاعْتَذَرَ الْمَلْعُونُ وَحَلَّفَ يَمِينًا كَاذِبَةً أَنَّهُ مَا أَمْرَ بِشَيْءٍ مِنْ ذَلِكَ، وَكَتَبَ إِلَى حَبَّاسَةِ

أن يرحل عن برقة فرحة إلى جهة مصر، وأتى أمرى أقبح مما كان يفعله في برقة<sup>(١)</sup>.

وفي سنة ٣٠٢هـ تقدمت جيوش أبي القاسم الرافضي إلى الإسكندرية ولم ينزل ما أراده ورجع مهزوماً، ذلك أن أبي القاسم أرسل قصيدة إلى بغداد يفخر فيها ببيته وبما وصل إليه ملتهم فرد عليه الصولي بقصيدة على وزنها ومنها:

**فَلَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا مَثَلًا لَطَائِرٍ لَكَانَ لَكُمْ مِنْهَا بِمَا حَرَزْتُمُ الذَّنْبَ**

فغضب من هذا البيت وقال: «وَاللَّهِ لَا أَزَالَ حَتَّى أَمْلَأَ صَدْرَ الطَّائِرِ وَرَأْسَهِ إِنْ قَدِرْتُ أَوْ أَهْلَكُ دُونَهِ»<sup>(٢)</sup>.

### ثورة أهل برقة على العباديين:

وفي هذه السنة ٣٠٢هـ انتقم أهل برقة من العباديين فقتلوا عاملهم وكثيراً من رجال كتامة، فأرسل المهدى جيوشه سنة ٣٠٣هـ لتأديبهم والانتقام منهم، وقاد هذه الجيوش أبو مدينى ابن فروخ الهايفى، وحاصر مدينة برقة ثمانية عشر شهراً ودخلها سنة ٣٠٤هـ عنوة، فقتل أكثر أهلها، وأحرق دورها، وهتك أعراض نساعها وبعث بالأسرى إلى عبيد الله الذى أمر بقتالهم، وبقى أبو مدينى ببرقة إلى أن مات بها سنة ٣٠٦هـ<sup>(٣)</sup>.

وفي سنة ٣٠٤هـ حارب العباديون أهل صقلية وغزوا مصر في ذي القعدة سنة ٣٠٦هـ واستولوا على الإسكندرية وأكثروا الصعيد ولم يستقروا بل رجعوا.

وفي سنة ٣٠٨هـ تم بناء المهدية وانتقل إليها المهدى، وفي سنة ٣١٠هـ خرجت نفوسه على عبيد الله وقدموا عليهم أبابطة، فقوى شأنه وعظمت شوكته وكان مذهبهم إباضياً فأرسل إليهم عبيد الله جيشاً بقيادة علي بن سليمان الداعي فانهزم جيش العباديين وفر على إلى طرابلس، ثم أعاد الكرة على نفوسه

(١) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٤٧).  
(٢) (٣) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٤٨).

وحاصروها

وعين محمد بن عمر النفطي قاضياً على طرابلس، واستطاعت الدولة العبيدية أن تفرد نفوذها بقوة السلاح على إفريقية، وطرابلس، وبرقة، وجزيرة صقلية في حكم عبد الله المهدي.

### المبحث الثالث

## خروج أبي يزيد الخارجي على العبيديين

هو مخلد بن كيداد اليفرنى بن سعد الله بن مغيث بن كرمان بن مخلد بن عثمان بن يفرن، ويفرن هذا أخو مغراو الذي تتسب إليه قبيلة مغراوة، وأمه أم ولد واسمها سيكة، وهي من بلاد السودان التي كان يتردد عليها والده للتجارة فاتخذها جاريّة له<sup>(١)</sup>.

وعاش أبو يزيد فقيراً وطلب المذهب الخارجي فتلتاذ على النكاريّة<sup>(٢)</sup>، وكان في أول أمره معلماً لتحفيظ القرآن الكريم، وقضى معظم وقته في التعليم وظهر في بداية أمره بمظاهر الزهاد، فكان يركب حماراً ينتقل به بين القبائل والجبال فلقب بصاحب الحمار، وتذكر بعض كتب التاريخ أنه لما قاد الثورة ضد العبيديين كانت سنه تقارب التسعين، واستغل العداء بين زناته والعبيديين وما مارسته دولة الروافض من أخذ الضرائب حتى فاقوا في ظلمهم الأغالبة واشتدت معارضه البرابرية بعد أن أعلن الروافض لعن الشيختين «أبي بكر وعمر رضي الله عنهم» على المنابر وفي المنتديات والحلقات وفي خطب الجمعة، فبدأ أبو يزيد في إعداد العدة في منطقة الجريد وأشغل الشمال الإفريقي بحروب طاحنة، وكانت بداية ثورته في زمن عبيد الله في جهات طرابلس وتابعه كثير من البرابرية من شدة جور محمد بن عبيد الله المهدي لأهل السنة، وظلمه لهم، وتعذيبه وإيابهم، ورأى علماء أهل السنة الوقف مع أبي يزيد ضدبني عبيد وقال: هم أهل القبلة - أي أصحاب أبي يزيد - وأولئك ليسوا من أهل القبلة - وهم بنو عدو الله<sup>(٣)</sup>، وسمى أبو يزيد نفسه شيخ المؤمنين، وكان يضم لأهل السنة أشد العداوة، لأنّه كان نكاريّاً<sup>(٤)</sup> يستحل

(١) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٤٨).

(٢) المصدر السابق، ص (٢٤٩).

(٣) سير أعلام النبلاء (ج ١٥٥/١٥).

(٤) النكاريّة فرقة من فرق الخوارج.

أموال أهل السنة ونساءهم، فانتهز كراهية أهل السنة لمحمد بن عبيد الله وأخفي عليهم عقيدته وأظهر لهم صداقته، ولما رأى القدرة من نفسه خدر بأهل السنة وخلى بينهم وبين محمد بن عبيد الله يقتلهم ويستبيح نساءهم ويغتصب أموالهم، ولو لا أنه خاف أن يقال عنه قتل خلفاءه وأعوانه فينفض الناس من حوله لفعل بأهل السنة الأعجيب.

ومع ذلك فقد فضح أمره وانفض الناس من حوله، وكان أبو يزيد الخارجي قاسي القلب، جباراً عنيداً، قال الشيخ طاهر الزاوي: «تدل أفعاله على نبذ الأديان، وعدم احترام الإنسانية، دخل القيروان بعد أن خرب البلاد، وقتل الرجال، وسبى النساء وشق فروجهن، وبقر بطون الحوامل، والتاج الناس إلى القيروان حفاة عراة، ومات كثير منهم عطشاً وجوعاً، وشكا إليه بعض الناس ما حل بالبلاد من خراب، فقال لهم في سخرية واستهزاء: «وما يكون لو خربت مكة والبيت المقدس»<sup>(١)</sup>.

وهكذا إذا غابت العقيدة السليمة، وغاب التصور الصحيح، والمنهج الرباني يصبح الإنسان وحشاً مفترساً في حربه لا منهج يلزمه، ولا عقل يمنعه، ولا شرع يوجهه.

إن عقيدة أبي يزيد الخارجي الفاسدة جعلته جباراً عنيداً وغادراً ومسداً لا يراعي عهداً ولا ذمة لأحد، وهذا دليل على انطماس الفطرة، وانغماسه في وحول المستنقعات النتنية البعيدة عن نور الوحيين «كتاب الله وسنة رسوله **خ**».

واستطاع العبيديون الروافض القضاء على ثورة أبي يزيد في زمن إسماعيل محمد المهدي الملقب «بالمتصور» حيث استطاع المنصور أن يوقع بجيوش أبي يزيد خسائر فادحة في الأموال والرجال، وتابعه حتى تمكن منه بعد جهد جهيد وظفر به مثخناً بجراحه ومات متأثراً بها، فسلخ المنصور جلده وحشاً تبنّاً

(١) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٥١).

وصلبه»<sup>(١)</sup>

وقال العبيديون في هذا الموقف شعراً نظمه علي بن محمد الأبيادي الشاعر:

|                                     |                                    |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| فِي ذَرِيْ أَعْيَطَ عَالِ           | فَارْتَقَى الْمَلْعُونُ مِنْ       |
| ذُكَ الْمَعْقُلَ لَيْسَ بِصَدَّ     | فِي ذَرِيْ حَلْقَاءِ مَلْسَأَ      |
| تَحْتَهُ الْمَنْصُورُ فِي جَيْشِ    | مَعْقُلٌ مِنْ فَوْقَهُ اللَّهُ     |
| يَوْمِ طَعْنِ كَشَابِيبِ الْبَرْدَ  | فَارْتَقَى الْمَنْصُورُ            |
| مَوْثِقِ الْجَيْدِ بِحَبْلِ مِنْ    | فَإِذَا مَخَلَّذْ فِي كَفِ         |
| وَعْذَابِ اللَّهِ لِلْجَسْمِ أَهْذَ | فَأَبَى اللَّهُ سُوَى إِعْجَالِهِ  |
| كَانَ قَدْ أَسْرَفَ فِيهِ وَمَرَدَ  | فَنَفَى عَنْهُ أَيْدِيْ مَا دَنَسَ |
| رِيْحَهُ جَرَدَ مِنْهُ فَانْجَرَدَ  | كَأَدِيمِ التَّيْسِ لِمَا لَمْ     |
| مَالِيَا مَا بَيْنَ كَعْبَ وَكَنْدَ | وَحْشَاهُ سَالْخُوَهُ سَعْفَا      |
| بَاسِقَ أَجْرَدَ مَا فِيهِ أَوْدَ   | ثُمَّ رَقَاهُ عَلَى مَسْتَحْصَدِ   |

وبقى مصلوبياً حتى تمزق جلده وأذرته الرياح، وكان ذلك في المحرم سنة ١٣٣٦هـ، وواصل ابنه الثورة مطالبًا بثأر أبيه، فأرسل إليه المنصور قائد زيري بن مناد<sup>(٢)</sup> فقتلته، وانتهى أمر أبي يزيد الخارجي وابنه.

لم تكن ثورة أبي يزيد ذات خطة واضحة، ولم تكن لها أهداف لتكوين دولة، حيث أنه استطاع بجيوشه أن يكبل العبيديين خسائر فادحة، وينتزع منهم الملك ويحاصرهم في المهدية، ومع هذا وقف حائراً فأساء السيرة مع كثير من القبائل، فقدت الثقة فيه وانفضت من حوله، وإنما الواضح في ثورته الانتقام وسفك الدماء من مخالفيه بطريقة وحشية همجية تدل على قلب حقود لكل من يخالفه، واستغرقت هذه الثورة النارية أربعة عشر عاماً انشغلت بها دولة

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٥/٥٧).  
(٢) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٥١).

العبيديين الروافض.

ولعل هذا من سنة الله في تسلط بعض الظالمين على بعض،  
حيث قتل الألوف من أتباع الطرفين وفقد الأمن والأمان في  
الشمال الإفريقي.

\* \* \*

**المبحث الرابع**  
**القائم بأمر الله الخليفة الثاني الراضا**  
**أبو القاسم نزار بن عبد الله**  
**(٩٣٤-٣٢٢ هـ، ١٥٩٤ م)**

هو أبو القاسم محمد بن المهدى بن عبد الله، ولد في سلمية سنة ثمان وسبعين ومائتين، بويع له بخلافة الروافض في سنة اثنين وعشرين وثلاثمائة.

وكان مهيباً شجاعاً قليلاً الخير، فاسد العقيدة، خرج عليه في سنة اثنين وثلاثمائة أبو يزيد مخلد بن كيداد البربرى الخارجى، وجرت بينهما ملاحم وحروب، وحصره مخلد بالمهدية، وضيق عليه واستولى على بلاده ثم وسوس القائم، واختلط وزال عقله، وكان شيطاناً مريداً يتزندق فأظهر سب الأنبياء، وكان أتباعه يصيرون: العنوا الغار وما حوى. وأباد عدداً من العلماء، وكان يراسل قرامطة البحرين، ويأمر بإحراق المساجد والمصاحف.

واستغل أبو يزيد الخارجى كفر أبي القاسم وألب عليه إباضية المغرب وجموع القبائل وفقهاء وزهاد القيروان، وكاد أن يتملّك أبو يزيد المغرب بأجمعه وركزت الويته عند جامع القيروان فيها: لا إله إلا الله لا حكم إلا لله، وعلمان أصفران فيهما: نصر من الله وفتح قريب، وعلم لأبي يزيد فيه: اللهم انصر وليك على من سب نبيك<sup>(١)</sup>.

وكان القائم العبيدي يقذف الصحابة على ويطعن في النبي **خ** حتى إنه أمر بتعليق رؤوس كباش على الحوانيت، وكتب عليها إنها رؤوس الصحابة، وبسبب كفرهم وطغيانهم قال الشاعر في بني عبد:

|                                    |                                        |
|------------------------------------|----------------------------------------|
| شَرَّ الزَّنَادِقَةِ مِنْ صَحْبِ   | الْمَاكِرِ الْغَادِرِ الْغَاوِيِ       |
| بِسَّحْرِ هَارُوتِ مِنْ كَفَرِ     | الْعَابِدِينَ إِذَا عَجَّلَأُ          |
| أَوْ لِلْيَهُودِ لَسْدُوا صِمَّاخَ | لِوْقَلِ لِلرُّومِ أَنْتُمْ مُثْلُهُمْ |

(٢) المصدر السابق (ج ١٥٦/١٥٦).

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٥٢/١٥٦).

### المبحث الخامس

ال الخليفة الشيعي الرافضي الثالث في الشمال الإفريقي  
المنصور بن نصر الله أبو طاهر إسماعيل  
(٩٤٥-٩٥٢ هـ، ٣٣٤-٣٤١ م)

هو أبو الطاهر إسماعيل بن القائم المهدي، العبيدي الباطني  
صاحب المغرب.

تولى خلافة الروافض بعد أبيه، وهو الذي قضى على ثورة أبي  
يزيد الخارجي التكاري.

قال عنه الذهبي: «وكان بطلاً شجاعاً، رابط الجأش، فصيحاً  
مفوهًا يرتجل الخطب، وفيه إسلام في الجملة وعقل بخلاف أبيه  
الزنديق»<sup>(١)</sup>.

قتلت: وقول الذهبي: وفيه إسلام في الجملة فيه نظر.

وذكر الذهبي شيئاً من كرمه فقال: «وقد جمع مرة من أولاد  
جنه ورعايته عشرة آلاف صبي، وكساهم كسوة فاخرة، وعمل  
لهم وليمة لم يسمع قط بمثلها، وختنهم جمیعاً، وكان يهب للواحد  
منهم المائة دينار والخمسين ديناراً على أقدامهم.

ومن محسنه أنه ولى محمد بن أبي المنظور الانصارى  
قضاء القىروان، وكان من كبار أصحاب الحديث، ولقد لقى  
إسماعيل القاضى، والحارث بن أبي أسامة، فقال: بشرط أن لا  
أخذ رزقاً ولا أركب دابة، فولاه يتألف الرعية، فأحضر إليه  
يهودي قد سب فبطحه، وضربه إلى أن مات تحت الضرب لعلمه  
أنه لو رفع إلى المنصور لا يقتله فضربه القاضى مظهراً ضرب  
الأدب حتى قتله»<sup>(٢)</sup>.

توفي في سنة إحدى وأربعين ومائة بسبب برد وريح عظيمة  
أصابته مع جنوده وحاشيته عندما كان يتزه.

وكان يتودد إلى رعيته واقتصر على إظهار التشيع، وقام

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٥٧/١٥).  
(٢) المصدر السابق (ج ١٥٨/١٥).

بعد المعر وله<sup>(١)</sup>.

**المبحث السادس**  
**المعز لدين الله أبو تميم سعد**  
**ذو الحجة ٣٤١ - ٥٣٦٢ هـ**

هو معد بن إسماعيل المنصور، وكنيته أبو تميم، ولد بالمهدية في ١١ من رمضان سنة ٣١٩ هـ، وعهد له والده بالخلافة بعده وجلس على سرير الملك من ذي الحجة سنة ٤٣٤ هـ، وهو الخليفة العبيدي الرابع الذي حكم الشمال الإفريقي. واستطاع أن يمد نفوذه على معظم الشمال شرقاً وغرباً، ففي سنة ٤٣٤ هـ ولـى باسـيل الصـقـلـي عـامـلاً عـلـى سـرـتـ، وـولـى عـلـى إـجـابـيـةـ اـبـنـ كـافـيـ الـكتـامـيـ، وـولـى عـلـى بـرـقـةـ وـأـعـمـالـهـ أـفـلـحـ النـاسـبـ. وـتوـسـعـتـ أـمـلـاـكـهـ فـيـ صـقـلـيـةـ سـنـةـ ٤٣٥ـ هـ، وـفـيـ أـيـامـهـ دـخـلـ الـيـهـوـدـ إـفـرـيـقـيـةـ، وـأـصـبـحـتـ حـدـودـ مـلـكـتـهـ إـلـىـ حـدـودـ مـصـرـ، وـمـنـ ثـمـ اـسـتـطـاعـ أـنـ يـتـابـعـ أـحـوـالـ الـحـكـامـ وـالـأـمـرـاءـ فـيـ مـصـرـ عـنـ كـثـبـ، وـأـصـبـحـتـ نـفـسـهـ تـسـوـلـ لـهـ الـاسـتـيـلاءـ عـلـىـ مـصـرـ، وـبـمـوـتـ كـافـورـ إـلـخـشـيـدـيـ فـيـ سـنـةـ ٤٣٥ـ هـ اـضـطـرـبـتـ الـدـيـارـ الـمـصـرـيـةـ، فـاقـتـصـ الـمـعـزـ الـفـرـصـةـ وـلـمـ يـجـعـلـهـ تـمـرـ مـرـ السـحـابـ، فـعـزـمـ وـدـبـرـ وـأـقـدـمـ عـلـىـ حـفـرـ الـآـبـارـ وـالـقـصـورـ فـيـمـاـ بـيـنـ الـقـيـرـوـانـ إـلـىـ حـدـودـ مـصـرـ، وـحـشـدـ الـجـيـوشـ الـعـظـيـمـةـ، وـجـمـعـ الـأـمـوـالـ الـجـزـيلـةـ، وـاخـتـارـ جـوـهـرـ الصـقـلـيـ قـائـدـاـ لـتـلـكـ الـجـيـوشـ الـتـيـ كـانـتـ تـزـيدـ عـلـىـ مـائـةـ أـلـفـ، وـأـمـرـ الـمـعـزـ كـلـ أـمـرـائـهـ أـنـ يـسـمـعـواـ وـيـطـيـعـواـ وـيـتـرـجـلـواـ فـيـ رـكـابـ الصـقـلـيـ، وـتـحـرـكـتـ الـجـيـوشـ الـعـبـيـدـيـةـ لـنـقـلـ الـمـذـهـبـ الـبـاطـنـيـ إـلـىـ مـصـرـ لـيـتـخـلـصـ مـنـ الـأـزـمـاتـ وـالـثـورـاتـ وـالـصـرـاعـاتـ الـعـنـيفـةـ الـإـفـرـيـقـيـ، رـافـضـيـنـ الـمـذـهـبـ الـإـلـخـشـيـدـيـ التـابـعـ لـلـدـوـلـةـ الـعـبـاسـيـةـ فـيـ مـصـرـ، فـرـمـيـ بـسـهـامـهـ الـمـسـمـوـمـةـ إـلـيـهـاـ، وـدـفـعـ إـلـيـهـاـ جـيـوشـهـ الـمـحـمـوـمـةـ طـالـبـاـ مـنـ أـعـوـانـهـ وـشـيـاطـيـنـهـ أـنـ يـقـضـواـ عـلـىـ الـخـلـافـةـ الـعـبـاسـيـةـ الـأـبـيـةـ ذـاتـ التـوـجـهـاتـ السـنـيـةـ.

وقد حاول المعز أن يضم الأندلس السنية إلا أن رجالها البواسل منعوه من أن يصل إلى هدفه، وفي جمادى الآخرة سنة ٤٣٥هـ استطاعت جيوش المعز دخول مصر بقيادة خادمه جوهر الصقلي الذي لم يجد أي عناء في ضمها لأملاك العبيديين. وجوهر الصقلي هذا هو الذي بنى الأزهر سنة ٤٣٦هـ ليكون منبراً من منابر العبيديين الروافض في بث معتقداتهم الباطلة وأفكارهم الفاسدة، ثم تحول بفضل الله ثم جهود صلاح الدين الأيوبي الذي قضى على العبيديين في مصر إلى قلعة من قلاع أهل السنة، ودخلت جيوش العبيديين على دمشق سنة ٤٣٥هـ بقيادة جعفر بن خلاف أحد قواد العبيديين<sup>(١)</sup>.

### رحلة المعز إلى مصر:

وبعد أن مهدت مصر للمعز العبيدي جهز جيوشه وحاشيته وأهله وأمواله، وسار مفارقاً شمال إفريقياً إلى مصر، ليتولى أمرها، فأسند زعامة الشمال الإفريقي إلى الأمير الصنهاجي بلکین ابن زيري وضم المعز إلى مصر كلاً من طرابلس وسرت وبرقة، وكان معه شاعره الملحد الذي غالى في مدح المعز محمد بن هانئ الأندلسي الذي قال:

وكانما أنت أنصارك الأنصار  
فاحكم فأنت الواحد القهار  
حَقَّاً وتخمدَّ أن تراه النار

فكانما أنت النبي محمد  
ما شئت أنت لا ما شاءت  
هَذَا الْذِي تَجْدِي شَفَاعَتَهُ غَدَّاً

ومن شعره في المعز:

والفوق أنت وكل فوق دون  
وأقرب بهم زلفى فأنت

النور أنت وكل نور ظلمة  
فارزق عبادك فضل شفاعة  
ومنه:

غفاراً موبقة الذنوبِ

تدعوه منقماً عزيزاً قادرًا

(١) انظر: الفتح العربي في ليبيا ص (٣٦٢).

أقيمت لولا أن دعيت خليفة  
لدعى من بعد المسيح  
شهدت بمفخرك السموات  
وتنزل القرآن فيك مدحًا  
ومنه:  
لم يؤت في المكوت  
وعلمت من مكنون سر الله  
لو كان آتى الخلق ما أوتته  
لم يخلق التشبيه والتأوياً  
وكان المعز وكذلك أجداده يستمعون إلى مثل هذه الكفريات  
ولا يذكرونها ويقرنونها عليها، وكانت بداية رحلة المعز نحو  
مصر في ٣٦٢هـ.

وقتل الملحد الكافر ابن هانئ في برقة «مقبرة الملاحدة» في  
رجب سنة ٣٦٢هـ، وهو في الثانية والأربعين من عمره، ووجدوا  
جثته مرمية رمي الكلاب على ساحل بحر برقة.

وتأسف المعز على قتله وقال: هذا الرجل كنا نرجو أن نفاحر  
به شعراً في المشرق فلم يقدر لنا ذلك<sup>(١)</sup>، واستمر المعز في سيره،  
حتى قارب الحدود المصرية، ووصل إلى الإسكندرية يوم ٢٣ من  
شعبان سنة ٣٦٢هـ واستقبله وفود عظيمة من أعيان القادة  
والزعماء والحكام في مصر.

وامتد ملك المعز من سبتة بالمغرب إلى مكة بالشرق يأتى  
بأوامره سكان سواحل المحيط الأطلسي.

وبقى المعز في مصر سنتين ونصفاً، وتوفي بالقاهرة في  
السابع من ربيع الأول سنة ٣٦٥هـ، ودامت ولاته بإفريقية  
ومصر ثلاثة وعشرين سنة<sup>(٢)</sup>.

قال الشيخ طاهر الزاوي -رحمه الله-: «ودامت دولة  
الفاطميين ٢٦٠ سنة، منها اثنان وخمسون سنة بالمغرب،  
ومائتان وثمانين سنوات بمصر، وعدد خلفائها أربعة عشر

(١) انظر: الفتح العربي في ليبيا، ص (٣٦٢).  
(٢) المصدر السابق ص (٣٦٢).

خليفة، أولهم عبد الله المهدي، وآخرهم العاضد الذي توفي بمصر يوم عاشوراء سنة ٥٦٧هـ، وبموته انقرضت دولة الفاطميين من المشرق والمغرب. والملك لله وحده يؤتى به من يشاء وينزعه من يشاء»<sup>(١)</sup>.

**قال الذهبي - رحمه الله:** «ظهر في هذا الوقت الرفض، وأبدى صفتـه وشـمخـ بـأنـفـهـ فيـ مـصـرـ وـالـشـامـ وـالـحـجازـ وـالـمـغـربـ بالـدـوـلـةـ الـعـبـيـدـيـةـ، وـبـالـعـرـاقـ وـالـجـزـيرـةـ وـالـعـجـمـ بـنـيـ بـوـيـهـ، وـكـانـ الـخـلـيـفـةـ الـمـطـيـعـ ضـعـيفـ الرـتـبـةـ مـعـ بـنـيـ بـوـيـهـ وـضـعـفـ بـدـنـهـ ثـمـ أـصـابـهـ فـالـجـ، وـخـرـسـ فـعـزـلـوـهـ وـأـقـامـوـاـ بـنـهـ الطـائـعـ لـلـهـ، وـلـهـ السـكـةـ وـالـخـطـبـةـ، وـقـلـلـ مـنـ الـأـمـوـرـ فـكـانـ مـمـلـكـةـ الـمـعـزـ أـعـظـمـ وـأـمـكـنـ»<sup>(٢)</sup>.

وكان المعز شاعرًا، ومن شعره:

|                                                                                                                 |                                                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| تـلـكـ الـمـهـاجـرـ فـيـ الـمـعـاجـرـ<br>سـخـنـاجـرـ فـيـ الـخـنـاجـرـ<br>تـعـبـ الـمـهـاجـرـ فـيـ الـهـوـاجـرـ | اللـهـ مـاـ صـنـعـتـ بـنـاـ<br>أـمـضـيـ وـأـقـضـيـ فـيـ النـفـوـ<br>وـلـقـدـ تـبـعـتـ بـبـيـنـكـمـ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|

<sup>(٣)</sup>  
<sup>(٤)</sup>

**وقال الذهبي - رحمه الله - في المعز:** «وعاش ستاً وأربعين سنة وكان مولده بالمهدية ودفن بالمعزية بالقاهرة في عام خمس وستين وثلاثمائة»<sup>(٥)</sup>.

\* \* \*

(١) المصدر السابق ص (٢٦٢).

(٢) سير أعلام النبلاء (ج ١٥/١٦٤).

(٣) المعاجر: وهو ثوب ثلثه المرأة في استدارة رأسها.

(٤) سير أعلام النبلاء (ج ١٥/١٦٣، ١٦٤).

(٥) المصدر السابق (ج ١٥/١٦٦).

## المبحث السابع

### جرائم العبيديين في الشمال الإفريقي

لقد ارتكب الباطنيون الروافض الشيعة في أهالي الشمال الإفريقي من أهل السنة ما تشيب منه الولدان ولا تصدقه العقول، وأنزلوا غضبهم وصبو سخطهم على العلماء خاصة:

١- فعندما ادعى عبيد الله الرسالة أحضر فقيهين من فقهاء القيروان وهو جالس على كرسى ملكه وأوزع إلى أحد خدمه، فقال للشيفين: «أتشهدان أن هذا رسول الله؟ ف قالا بلفظ واحد: والله لو جاءنا هذا والشمس عن يمينه والقمر عن يساره يقولان: إنه رسول الله، ما قلنا ذلك. فامر بذبحهما»<sup>(١)</sup> وهذا الشيفان المغربيان هما: ابن هذيل وابن البردون.

قال الذهبي عن ابن بردون: «هو الإمام الشهيد المفتى، أبو إسحاق، إبراهيم بن البردون الضبي مولاهم الإفريقي المالكي، تلميذ أبي عثمان الحداد»<sup>(٢)</sup>.

وطلب منه لما جرد للقتل: أترجع عن مذهبك؟ قال: أعن الإسلام أرجع؟ وقيل: في سنة تسع وتسعين ومائتين<sup>(٣)</sup> إن عبيد الله المهدي الزنديق لم يدع الرسالة فحسب، بل سمح لاتباعه أن يغرقوا في كفرهم حتى ألهوه فقد كانت أيمانهم المغلظة: «وحق عالم الغيب والشهادة، مولانا الذي برقادة». ومن أهم ما ادعى معرفة الغيب، والغيب لا يعلمه إلا الله، وهذا الأمر من خصوصيات الألوهية، فمن ادعاه لغير الله يقع في الشرك والكفر العظيم، قال تعالى: **وَعَنْهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَاتِ الْأَرْضِ وَلَا**

(١) سير أعلام النبلاء (ج ٤/٢١٧).

(٢) المصدر السابق (ج ٤/٢١٥).

(٣) المصدر نفسه (ج ٤/٢١٥).

رَطْبٌ وَلَا يَاسٌ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ" [الأنعام: ٥٩].

+ قُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبَ إِلَّا اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ  
أَيَّانَ يُبَعْثُونَ"

[النمل: ٦٥].

كما أن الحلف لا يكون بمخلوق وإنما يكون بالخالق، قال رسول الله ×: «مَنْ كَانَ حَالَفًا فَلَيَحْلِفْ بِاللَّهِ أَوْ لِيَصْمِتْ...» وجاءت الأحاديث في النهي عن الحلف بالآباء<sup>(١)</sup>.

٢- لقد كان شعراء الدولة العبيدية يمدحون خلفاءهم إلى درجة الكفر البواح وينشرونها بين الناس، وقد ظهر ذلك في شعر ابن هانئ الأندلسي في مدحه لالمعز وكان أحد شعرائهم، مدح عبيد الله فقال:

حل برقادة المسيح      حل بها آدم ونوح  
حل بها الله ذو المعالي      فكل شيء سواه رايم<sup>(٢)</sup>

كما شبه شعراوهم المهدية بمكة المكرمة وقصر المهدى بالكعبة.

هي المهدية الحرم الموقى      كما بتهمة البلد الحرام  
إِن لثم الحجيج الركن      لنا بعراص قصركم التثام<sup>(٣)</sup>

٣- شنوا حرباً نفسية على أهل السنة وذلك بتعليق رؤوس الأكباش والحمير على أبواب الحوانيت والدواب، وكتبوا عليها أسماء الصحابة رضي الله عنهم، (عنهم الله أنسى يوفكون)، وأظهروا سب الصحابة رضي الله عنهم، وطعنوا فيهم وزعموا أنهم ارتدوا بعد النبي × وخصصوا دعاء للنذاء بذلك في الأسواق.

(١) انظر: كتاب التوحيد لمحمد بن عبد الوهاب ص (٩٠).

(٢) مدرسة الحديث في القبروان (ج ١/٧٢).

(٣) البيان المغرب (ج ١/١٨٤).

ومن ذكر الصحابة بخير أو فضل بعضهم على عليٍّ قتل أو سجن<sup>(١)</sup>.

**٤- عمل العبيديون على إزالة آثار بعض من تقدمهم من الخلفاء السنين؛ ولذلك أصدر عبيد الله أمراً بإزالة أسماء الحكام الذين بنوا الحصون والمساجد، وجعل اسمه بدليلاً منهم، واستولى هذا الرافضي الخبيث على أموال الأحباس وسلاح الحصون، وطرد العباد والمرابطين بقصر زياد الأغلبي وجعله مخزناً للسلاح<sup>(٢)</sup>.**

**٥- حرص العبيديون على منع التجمعات خوفاً من الثورة والخروج عليهم؛ ولذلك جعلوا بوقاً يضربونه في أول الليل، فمن وجد بعد ذلك ضرب عنقه، كما أنهم كانوا يفرقون الناس الذين يجتمعون على جنازة من يموت من العلماء<sup>(٣)</sup>.**

وهذا الفعل لا يزال مستمراً في الأنظمة القمعية البوليسية التي لا ترى إلا ما يراه حاكمها وطاغوتها وفرعونها **«مَا أُرِيْكُمْ إِلَّا مَا أَرَى وَمَا أَهْدِيْكُمْ إِلَّا سَبِيلَ الرَّشَادِ»** [غافر: ٢٩].

**٦- أتلفوا مصنفات أهل السنة، ومنعوا الناس من تداولها كما فعلوا بكتب أبي محمد بن أبي هاشم التجيبي (ت ٤٣٤ هـ) الذي توفي وترك سبعة قناطير كتب، كلها بخط يده، فرفعت إلى سلطان بنى عبيد فأخذها «ومنع الناس منها كيداً للإسلام وبغضها فيه»<sup>(٤)</sup>.**

**٧- حرموا على الفقهاء الفتوى بمذهب الإمام مالك، واعتبروا ذلك جريمة يعاقب عليها بالضرب والسجن أو القتل أحياناً،**

(١) مدرسة الحديث في القิروان (ج ١/٧٣).

(٢) انظر: رياض النفوس (ج ٢/٥٦).

(٣) المصدر السابق (ج ٢/٢٩). وجل هذا المبحث من كتاب مدرسة الحديث في القิروان مع تصرف

واضح. (٤) المصدر السابق (ج ٢/٤٢).

ويعقب ذلك نوع من الإرهاب النفسي، حيث يدار بالمقتول في أسواق القيروان وينادي عليه: «هذا جزاء من يذهب مذهب مالك»، ولم يبيحوا الفتوى إلا لمن كان على مذهبهم كما فعلوا بالفقيه المعروف بالهزلبي «أبو عبد الله محمد بن العباس بن الوليد» المتوفي عام تسع وعشرين وثلاثمائة<sup>(١)</sup>.

**٨- منعوا علماء أهل السنة من التدريس في المساجد، ونشر العلم، والاجتماع بالطلاب، فكانت كتب السنة لا تقرأ إلا في البيوت خوفاً من بنى عبيد، فكان أبو محمد بن أبي زيد، وأبو محمد بن التبان وغيرهما، يأتيان إلى أبي بكر بن البدار، شيخ السنة بالقيروان في خفية، ويجعلان الكتب في أوساطهما حتى تبتل بالعرق خوفاً من بنى عبيد»<sup>(٢)</sup>.**

وهذا المسلك لا زالت الدول القمعية في العالم الإسلامي تمارسه على شعوبها فبعضها تمنع هذا الأمر كلياً، وبعضها تسمح ببعض أمور الدين التي لا تصطدم مع مصالح الدول الكبرى.

**٩- أجبروا الناس على الدخول في دعوتهم فمن أجاب تركوه،** وربما ولوه بعض المناصب، ومن رفض قُتل، كما فعلوا عقب أول جمعة خطبها عبيد الله بالقيروان، وقفت بين الدولة العبيدية وأهل القيروان مقتلة عظيمة، فأمر الشيعي بالكف عن العوام، وافتuel مناظرات صورية، فدارت على علماء السنة محن عظيمة، وقتل منهم عدة آلاف بسبب تمسكهم بإسلامهم ودفاعهم المستميت عن السنة، قال القابسي: «إن الذين ماتوا في دار البحر - سجن العبيديين - بالمهدية من حين دخل عبيد الله إلى الآن أربعة آلاف رجل في العذاب، ما بين عالم وعبد ورجل صالح»<sup>(٣)</sup>، هذا عدا من كانوا يقتلون دون سجن ويمثل بهم في شوارع القиروان، فأثر ذلك على سير الحياة العلمية، وقد حمل

(١) المصدر السابق (ج ٥٦/٢).

(٢) انظر: مدرسة الحديث بالقيروان (ج ٧٦/١).

(٣) المصدر السابق (ج ٧٤/١).

ذكـر كثـير مـن العـلماء  
الـذـي آثـرـوا اـعـتـزـالـ الفتـنـةـ، مـثـلـ أـبـيـ مـحـمـدـ الـورـدـانـيـ<sup>(١)</sup>ـ، وـمـعـ ذـكـرـ  
فـيـ إـنـ هـذـهـ المـحـنـةـ لـمـ تـزـدـ أـهـلـ الشـمـالـ الـإـفـرـيـقـيـ إـلـاـ عـزـيمـةـ وـصـبـرـاـ وـاحـتـسـابـاـ وـتـمـسـكـاـ  
بـأـصـلـ وـأـهـلـ الـسـنـةـ وـالـجـمـاعـةـ<sup>(٢)</sup>ـ.

١٠- عـطـلـواـ الشـرـائـعـ، وـأـسـقـطـواـ الـفـرـائـضـ عـمـنـ تـبـعـ دـعـوـتـهـمـ  
حـيـثـ يـتـمـ إـدـخـالـهـمـ إـلـىـ دـاـمـوـسـ وـيـدـخـلـ عـلـيـهـمـ عـبـيـدـ الـلـهـ لـاـبـسـاـ فـرـوـاـ  
مـقـلـوـبـاـ، دـاـبـاـ عـلـىـ يـدـيـهـ وـرـجـلـيـهـ، فـيـقـولـ لـهـمـ: «ـبـحـ»ـ ثـمـ يـخـرـجـهـمـ  
وـيـفـسـرـ لـهـمـ هـذـاـ الـعـلـمـ بـقـوـلـهـ: «ـفـأـمـاـ دـخـولـيـ عـلـىـ يـدـيـ وـرـجـلـيـ  
فـإـنـمـاـ أـرـدـتـ بـذـكـرـ أـنـ أـعـلـمـكـمـ أـنـكـمـ مـثـلـ الـبـهـائـمـ لـاـ شـيـءـ، لـاـ وـضـوـءـ،  
وـلـاـ صـلـاـةـ، وـلـاـ زـكـاـةـ، وـلـاـ أـيـ فـرـضـ مـنـ الـفـرـوـضـ، وـسـقـطـ جـمـيـعـ  
ذـكـرـ عـنـكـمـ، وـأـمـاـ لـبـسـ الـفـرـوـ مـقـلـوـبـاـ فـإـنـمـاـ أـرـدـتـ أـنـ أـعـلـمـكـمـ أـنـكـمـ  
قـلـبـتـمـ الـدـيـنـ، وـأـمـاـ قـوـلـيـ لـكـمـ بـحـ، فـإـنـمـاـ أـرـدـتـ أـنـ أـعـلـمـكـمـ أـنـ الـأـشـيـاءـ  
كـلـهـاـ مـبـاحـةـ لـكـمـ مـنـ الـزـنـىـ وـشـرـابـ الـخـمـرـ....ـ<sup>(٣)</sup>ـ.

وـيـعـجـبـنـيـ فـيـ هـذـاـ الـمـقـامـ مـاـ قـالـهـ شـاعـرـ أـهـلـ الـسـنـةـ فـيـ الشـمـالـ  
الـإـفـرـيـقـيـ أـبـوـ الـقـاسـمـ الـفـزـارـيـ فـيـ هـجـاءـ بـنـيـ عـبـيـدـ:

عـبـدـوـاـ مـلـوـكـهـمـ وـظـنـوـاـ أـنـهـمـ  
نـالـوـاـ لـهـمـ سـبـبـ النـجـاةـ  
وـتـمـكـنـ الشـيـطـانـ مـنـ  
رـغـبـوـاـ عـنـ الصـدـيقـ  
وـأـسـتـبـدـلـوـاـ بـهـمـاـ اـبـنـ أـسـوـدـ  
تـبـعـوـاـ كـلـابـ جـهـنـ وـتـأـخـرـوـاـ  
يـالـيـتـ شـعـرـيـ مـنـ هـمـ إـنـ  
أـمـنـ الـيـهـوـدـ؟ـ أـمـ النـصـارـىـ؟ـ  
أـمـ هـمـ مـنـ الـصـابـينـ أـمـ مـنـ

فـارـاـهـمـ عـوـجـ الـضـلـالـ قـوـيـمـاـ  
فـيـ أـحـكـامـهـمـ لـاـ سـلـمـوـاـ  
وـأـبـاـ قـدـرـةـ وـالـلـعـنـ تـمـيـمـاـ  
عـمـنـ أـصـارـهـمـ إـلـهـ نـجـومـاـ  
دـنـيـاـ، وـمـنـ هـمـ إـنـ عـدـدـ  
دـهـرـيـةـ جـعـلـوـاـ الـحـدـيـثـ قـدـيـمـاـ  
عـبـدـوـاـ النـجـومـ وـأـكـثـرـوـاـ

(١) ، (٤) المـصـدـرـ السـابـقـ (جـ ٧٥/١)ـ.  
(٣) رـيـاضـ الـنـفـوسـ (جـ ٤/٢)ـ.

أَمْ هُمْ زَنَادِقَةٌ مَعْتَلَةٌ رَأَوْا  
أَمْ عَصْبَةٌ ثَنَوْيَةٌ قَدْ عَظَمُوا  
مِنْ كُلِّ مَذَهَبٍ فَرْقَةٌ  
أَخْذُوا بِفَرْعَ وَادْعُوهُ أَرْوَمًا<sup>(١)</sup>

وَسَتَّاً تِيْ قَصِيدَةُ الرَّائِيَةِ الَّتِي هَجَّا فِيهَا بَنِي عَبِيدٍ وَكَيْفَ نِجَاهُ اللَّهَ  
مِنْهُمْ بِإِذْنِ اللَّهِ تَعَالَى.

١١- زادوا في الأذان: «هِيَ عَلَى خَيْرِ الْعَمَلِ»، وأسقطوا من  
أذان الفجر «الصلوة خير من النوم»، ومنعوا الناس من قيام  
رمضان، وليس شيء أشد على بني عبيد من هذه الصلاة،  
ومنعوا صلاة الضحى، وقدموا صلاة الظهر لفتنة الناس، أما  
خطبة الجمعة فقد أظهروا فيها سب الصحابة وضربوا من الكفر،  
فتركتها الناس، وأقفرت المساجد في زمانهم، وكان بعض أنتمهم  
يصلون إلَى رقَّادَةَ، فلَمَّا انتَهَى عَبِيدُ اللَّهِ إِلَى الْمَهْدِيَةِ صَلَوَ إِلَيْهَا<sup>(٢)</sup>، وَكَثِيرًا مَا كَانُوا يَجْبِرُونَ  
النَّاسَ عَلَى الْفَطْرِ قَبْلَ رَوْيَةِ هَلَالِ شَوَّالٍ<sup>(٣)</sup> بَلْ قَتَلُوا مِنْ أَفْتَى بِأَنَّ  
لَا فَطَرَ إِلَّا مَعَ رَوْيَةِ الْهَلَالِ كَمَا فَعَلُوا بِالْفَقِيْهِ مُحَمَّدِ بْنِ الْحَبْلَى  
قاضي مدينة برقة.

**قال الذهبي رحمة الله في ترجمته:** «الإمام الشهيد قاضي  
مدينة برقة، محمد بن الحبلي. أتاه أمير برقة، فقال: غداً العيد،  
قال: حتى نرى الهلال، ولا أفتر الناس، وأتقلد إثمهم، فقال: بهذا  
جاء كتاب المنصور، وكان هذا من رأي العبيدية يفطرون  
بالحساب، ولا يعتبرون رؤية فلم ير هلال، فأصبح الأمير بالطبلون  
والبنود وأهبة العيد، فقال القاضي: لا أخرج ولا أصلي، فأمر  
الأمير رجلاً خطب، وكتب بما جرى إلى المنصور، فطلب القاضي  
إليه، فاحضر، فقال له: تنصل، وأغفو عنك، فامتنع، فأمر، فعلق  
في الشمس إلى أن مات، وكان يستغيث من العطش، فلم يسق،

(١) المصدر نفسه (ج ٤٩٤، ٤٩٥).  
(٢)، (٣) انظر: مدرسة القironان (ج ١/ ٧٣).

ثم صلبوه على خشبة. فلعنة الله على الظالمين»<sup>(١)</sup>.

١٢- من جرائم عبيد الله الكثيرة أن خيله دخلت المسجد، فقيل لأصحابها: كيف تدخلون المسجد؟ فقالوا: إن أرواحها وأبواالها طاهرة، لأنها خيل المهدي، فأنكر عليهم قيم المسجد، فذهبوا به إلى المهدي فقتله، يقول ابن عذاري: وامتحن عبيد الله في آخر حياته بعلة قبيحة: دود في آخر مخرجه يأكل أحشاءه فلم يزل به حتى هلك»<sup>(٢)</sup>.

إن أجيال المسلمين الذي يقرؤون تاريخ العبيديين لا يعلمون إلا ما كتب لهم عن التاريخ السياسي لهذه الدولة، ذهب فلان وخلفه فلان، وأنها دولة تحب العلم وتنشره، والمقصود نشر كتب الفلسفه ولكن لا أحد يذكر - عدا الذين ترجموا للعلماء- بطش هؤلاء الأوغاد الظلمة بالعلماء من أهل السنة، بل إن الطلبة الذين يدرسون التاريخ الإسلامي يذكرون معد بن إسماعيل الملقب بالمعز، يذكرون أنه بطل من أبطال التاريخ<sup>(٣)</sup>.

وهذا كله نتيجة لغياب التفسير العقدي الإسلامي لتاريخنا، بل إن المؤرخين الذين كتبوا لنا التاريخ تأثروا بمدارس الاستشراق أو بالفكر الشيعي، أو بذلت لهم أموال لطمس الحقائق التي لابد من بيانها للأجيال الصاعدة لتعرف عدوها من صديقها، ولتعرف أن الأفكار لا تموت، وإنما تتغير الأشكال والوجوه والمسوح، وأن هؤلاء الملاعين من أعداء الإسلام لا يزالون يعملون سراً وإعلاناً، ليلاً ونهاراً للقضاء على العقيدة البيضاء الناصعة التي تلاقفتها جموع أهل السنة والجماعة من الحبيب المصطفى × وأصحابه الغر الميمamins الطاهرين الطيبين رضي الله عنهم أجمعين.

\* \* \*

(١) الذهبي، سير أعلام النبلاء (ج ٣٧٤/١٥).

(٢) أعيد التاريخ نفسه؟ محمد العبدة، ص (٣٩).

(٣) أعيد التاريخ نفسه؟ محمد العبدة، ص (٤٠).

## المبحث الثامن

### موقف علماء أهل السنة وأساليب المقاومة

لقد قاوم علماء أهل السنة المد العبيدي الرافضي بكل الأساليب المتاحة لهم من حجة وتعليم ودعوة وحمل للسلاح ضد الطغاة الظالمين، وتحولت طرقتهم في عدة أساليب منها:

**١- صمود العلماء والفقهاء ضد أعمال العبيديين وتحملهم للأذى والسجن والقتل مما ساهم في تثبيت عوام المسلمين على عقيدة أهل السنة، وقد عمل العبيديون على إخلاء الساحة من العلماء بالترغيب وضمهم في دعوتهم أو بالترهيب حتى يسقط العامة.**

**٢- قاطع العلماء جميع مؤسسات الدولة العبيدية؛ فلا يختصون إلى قضاهم، ولا يصلون وراء أئمتهم، ولا يأتون مهنيين، ولا معزين، ولا يتوارثون معهم، ولا يصلون على موتاهم، ولا يناكحونهم<sup>(١)</sup>.**

وبرز في هذا العمل الجليل العلامة الفقيه أبو يوسف جلبة بن حمود بن عبد الرحمن الذي قاطع العبيديين علانية في أول خطبة لبني عبيد في جامع القيروان، فعندما سمع ما لا يجوز سماعه قام قائماً وكشف عن رأسه حتى رأه الناس ومشى إلى آخر باب في الجامع جامع القيروان - والناس ينظرون إليه حتى خرج من الباب وهو يقول: قطعواها قطعهم الله، فمن حينذ ترك العلماء حضور جمعتهم وهو أول من نبه على ذلك<sup>(٢)</sup>.

**٣- حصن علماء أهل السنة أهل الشمال الإفريقي بالفتاوی التي أوضحت كفر بنى عبيد، وأنهم ليسوا من أهل القبلة، كما كفروا من دخل في دعوتهم راضياً، ومن خطب لهم في دعوتهم، وقد انتشرت هذه الفتاوی، وعرفها الخاص والعام، فكانت حاجزاً**

(١) انظر: مدرسة أهل الحديث في القيروان (ج ٧٨/١).

(٢) انظر: رياض النفوس للمالكي (ج ٣/٢).

منيًّا بين العوام، وبين التردي في دعوة الرافضة<sup>(١)</sup>. ومن أشهر هؤلاء العلماء الذين حصنوا الأمة بمنهج أهل السنة والجماعة في الشمال الإفريقي في تلك الفترة الحرجة الشيخ أبو إسحاق السبائي رحمه الله، والذي رأى أن الخوارج من أهل القبلة فاجتهد في الوقوف معهم ضد الكفرة العبيديين.

قال الشيخ الفقيه أبو بكر بن عبد الرحمن الخولاني: «خرج الشيخ أبو إسحاق السبائي - رحمه الله تعالى - مع شيوخ إفريقيا إلى حرب بني عدو الله مع أبي يزيد، فكان أبو إسحاق يقول - وهو يشير بيده إلى عسكر أبي يزيد - : هؤلاء من أهل القبلة وهو لا يليهم من أهل القبلة يريد عسكر بني عدو الله، فعلينا أن نخرج مع هذا الذي من أهل القبلة لقتال من «هو» على غير القبلة - وهم بنو عدو الله - فإن ظفرنا «بهم» لم ندخل تحت طاعة أبي يزيد؛ لأنه خارجي، والله عز وجل يسلط عليه إماماً عادلاً فيخرجه من بين أظهرنا ويقطع أمره عنا».

والذين خرجوا معه من الفقهاء والعباد: أبو العرب بن تميم، وأبو عبد الملك مروان بن نصروان، وأبو إسحاق السبائي، وأبو الفضل المسمى، وأبو سليمان ربيع القطان<sup>(٢)</sup>.

وكان ربيع القطان أول من شرع في الدعوى إلى الجهاد ضد العبيديين ونذب الناس وحضرهم عليه.

ولما حضرت صلاة الجمعة طلع «الإمام» على المنبر، وهو أحمد بن محمد بن أبي الوليد وخطب خطبة أبلغ فيها، وحرض الناس على الجهاد وأعلمهم بما لهم فيه من الثواب، وتلا هذه الآية: **لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ** **غَيْرُ أُولَٰئِكَ**

(١) رياض النفوس للماكي (ج ٣٤٠/٢).  
(٢) المصدر السابق (ج ٣٤٣/٢).

## الضرر" [النساء: ٩٥].

يا أيها الناس جاهدوا من كفر بالله، وزعم أنه رب من دون الله تعالى وغير أحكام الله عز وجل، وسب نبيه وأصحاب نبيه وأزواج نبيه.

**فبكي الناس بكاء شديداً، وقال في خطبته:** «اللهم إن هذا القرمطي الكافر المعروف بابن عبيد الله المدعى الربوبية من دون الله، جاحداً لنعمك، كافراً بربوبيتك، طاعناً على أنبيائك ورسلك، مكذباً لمحمد نبيك وخيرتك من خلقك، ساباً لأصحاب نبيك، وأزواجاً نبيك أمهات المؤمنين، سافقاً لدماء أمته، منتهرًا لمحارم أهل ملته، افتراء عليك، واغتراراً بحلنك، اللهم فالعنك لعناً وبيلاً، واخرزه خزيًّا طويلاً، واغضب عليه بكرة وأصيلاً، وأصله جهنم وساعته مصيراً، بعد أن تجعله في دنياه عبرة للسائلين، وأحاديث في الغابرين، وأهلك اللهم شيعته، وشتت كلمته، وفرق جماعته، واكسر شوكته، وشفت صدور قوم مؤمنين، ونزل فصلى الجمعة ركعتين وسلم، وقال: إلا إن الخروج غداً يوم السبت إن شاء الله<sup>(١)</sup>.

وركب ربيع القطان فرسه وعليه آلة الحرب، وفي عنقه المصحف، وحوله جمع من الناس من أهل القيروان متأهبون معدون لجهاد أعداء الله، وعليهم آلة الحرب فنظر إليهم القطان، فسر بهم وقال: الحمد لله الذي أحياي حتى أدركت عصابة من المؤمنين اجتمعوا لجهاد أعدائك، وإعزاز دينك، يا رب بأي عمل وبأي سبب وصلت إلى هذا؟ ثم أخذ في البكاء حتى جرت دموعه على لحيته، ثم قال لهم: لو رأكم محمد رسول الله **لسرّكم**، وقال في موطن آخر بعد أن أنصت الناس: **+ يا أيها الذين آمنوا قاتلوا الذين يلونكم من الكفار وليجدوا فيكم غلطة واعلموا أن الله مع**

(١) رياض النفوس للماكي (ج ٣٤٣، ٣٤٤/٢).

**الْمُتَّقِينَ** " [التوبه: ١٢٣] ثم قال: **أَلَا تُقَاتِلُونَ قَوْمًا نَّكَثُوا أَيْمَانَهُمْ وَهَمُوا بِاِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدُووْكُمْ أَوَّلَ مَرَّةً أَتَخْشَوْهُمْ فَاللَّهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَوْهُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ قَاتِلُوهُمْ يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ بِأَيْدِيهِمْ وَيُخْزِهِمْ وَيَنْصُرُكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِي صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ وَيُذْهِبَ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ وَيَتُوبَ اللَّهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ" [التوبه: ١٣-١٥].**

ثم أشار بيده وقال: اذكروا الله يذركم، فكبر الناس، ومشى حتى بلغ الجامع ودخل في قتل أعداء الله حتى قتل سنة أربع وثلاثين وثلاثمائة مقبلاً غير مدبر<sup>(١)</sup>، واستشهد معه فضلاء وأئمة وعباد صالحون.

٤- قاطع العلماء من استجاب وداهن العبيديين من الفقهاء وإن لم يدخل في دعوتهم؛ ولذلك أفتى العلماء بطرح كتب أبي القاسم البراذعي<sup>(٢)</sup>.

٥- فتح العلماء والفقهاء بيوتهم للناس لفضح معتقدات الباطنية العبيدية، وكان أبو إسحاق السبائي يفتح داره ويأخذ في ذم العبيديين والتحذير منهم، وكان يكثر من ذكر فضائل الصحابة والثاء عليهم، وكانت داره كالمسجد لكثرة من يقصدها من الطلبة، وكذلك أحمد بن نصر الهاوري، وأحمد بن يزيد الدباغ، واضطروا لذلك بعد أن منعهم العبيديون من التدريس في المساجد، واجتهد العلماء سرًا في تعزيق عقائد أهل السنة وأصولهم وفقهم في قلوب أهل الشمال الإفريقي<sup>(٣)</sup>.

وهكذا الدعاة الربانيون والفقهاء العاملون مهما ضيق الطغاة والظلمة العتاة فإنهم لابد أن يجدوا سبيلاً لتعليم الناس ودعوتهم إلى الرشاد.

(١) رياض النفوس (ج ٢/٣٤٣-٣٤٤).  
(٢) مدرسة الحديث في القiron (ج ١/٧٨).  
(٣) المصدر السابق (ج ٢/٧٩).

٦- اجتهد علماء أهل السنة في غرس منهج أهل السنة في أبناء الكتاميين والصنهاجيين والبرابرة الموالين للعبيديين، وذلك ما قام به العلامة أبو إسحاق الجبنياتي وغيره، فإنهم كانوا يعلمون الأولاد الصغار أبناء حملة الدعوة العبيدية بحيل لطيفة وكانتوا لا يأخذون منهم أجرًا، ترغيباً لهم في الإقبال عليهم <sup>(١)</sup>.

ويظهر من هذا أن الاهتمام بأبناء السياسيين والمفكرين العلمانيين ووزراء الدولة ومسؤوليها وموظفيها في كل قطر ضرورة دعوية شرعية وحركية نحو إقامة شرع الله والتمكين لدینه، وأما العداء وقطع الطرق والوسائل للوصول إلى أوكرار العلمانيين ونزع أبنائهم من صولة الشياطين فأمر لا يليق بأصحاب الدعوة من أهل السنة والجماعة.

٧- ومن وسائل علماء أهل السنة في الذب عن عقائد السلف وسيلة المناظرة والجدال وإفحام الخصم أمام عوام الناس، ومن سجلت لنا كتب التاريخ مآثره النيرة في هذا المضمار العلامة الفقيه العالم الرباني أبو بكر القمودي الذي ناظر أبي العباس الشيعي مناظرة أفحمه فيها <sup>(٢)</sup>.

وإبراهيم بن محمد الضبي، وكان رجلاً صالحًا فقيهاً بارعاً في العلم وقتلته بنو عبيد ظلماً وزوراً.

وبرز في المناظرة أبو محمد عبد الله بن التبان إلا أن أبي عثمان سعيد بن محمد الحداد كان أقدرهم في هذا الباب، فقد كانت له: «مقامات كريمة وموافق محمودة في الدفاع عن الإسلام والذب عن السنة».

**أشهر مناظرات الإمام أبي عثمان سعيد بن الحداد:**

**دعاه عبيد الله المهدى وبيّن له عبيد الله حديث «غدير خم»:**

(١) المصدر السابق (ج ٢/٨٠).  
(٢) انظر: مدرسة الحديث، (ج ٢/٨٠).

«من كنت مولاه فعلي مولاه» وهو حديث صحيح، فعطف عبيد الله -لعنة الله عليه- فقال لأبي عثمان: فما للناس لا يكونون عبيداً؟ فقال له أبو عثمان: أعز الله السيد لم يرد ولاية الرق، وإنما أراد ولاية في الدين، قال: فقال الله عز وجل: **مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالْبُيُّوْنَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُوْنُوا عِبَادًا لِّي مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلَكِنْ كُوْنُوا رَبَّانِيْنَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ - وَلَا يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَسْخِدُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا أَيَّامُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ» [آل عمران: ٨٠، ٧٩].**

فما لم يجعله الله عز وجل لنبي لم يجعله لغير نبي، وعلى لم يكننبياً، وإنما كان وزير النبي **×**، فقال عبيد الله له: انصرف لا ينالك أحد. ويدرك أن أبا عبد الله الشيعي قال له يوماً: القرآن يقر أن مهداً ليس بخاتم النبيين.

**قال له: في قوله: +ولَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ**  
[الأحزاب: ٤٠] فخاتم النبيين ليس رسول الله.

**قال له سعد:** هذه الواو ليست من واوات الابتداء، وإنما هي من واوات العطف كقوله عز وجل: **+هُوَ الْأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ** [الحديد: ٣] فهل (من) أحد يوصف بهذه الصفات غير الله عز وجل؟ وتكلم (عنه) يوماً فغضب من كلامه رجل من كتامة يعرف بأبي موسى شيخ المشايخ وقام إليه بالرمي فمنعه أبو عبد الله من ذلك، ثم عطف على أبي عثمان فقال له: ياشيخ، لا تغضب أتدرى إذا غضب هذا (الشيخ) كم يغضب لغضبه، اثنا عشر ألف سيف.

**قال أبو عثمان: ولكنني (أنا) يغضب لغضبي (الله) الواحد القهار** «الذي أهلك عاداً وثمود وأصحاب الرس وقرؤنا بين ذلك

كثيراً»<sup>(١)</sup>، وقد جمع الله للشيخ سعد الحداد جهارة الصوت وفخامة المنطق وفصاحة اللسان وصواب المعاني، وكان عالماً باللغة وال نحو، وإذا لحن في لفظة استغفر الله عز وجل، وكان إذا تكأ فـ الشعر أجاده.

وذات مرة خرج لمناظرة «أبي عبد الله الشيعي» فخرج معه أهله وولده وهم يبكون فقال لهم: لا تفعلوا لا يكون إلا خيراً، حسيبي من له خرجت، وعن دينه ذببت.

فلما دخل على الشيعي في قصر إبراهيم بن أحمد وكان حوله جماعة من أصحابه وجماعة مما ينسب إليهم العلم، سلم ثم جلس، فقال أبو عبد الله الشيعي لإبراهيم بن يونس وقد قيل له: إن هذا الشيخ كان قاضياً على هذه المدينة: بأي شيء كنت تقضي؟

قال له إبراهيم: بالكتاب والسنة.

قال له أبو عبد الله: فما السنة؟

قال (له) إبراهيم: السنة السنة.

قال أبو عثمان: فلما سمعته على قوله «السنة.. السنة».

قلت لأبي عبد الله: المجلس مشترك أو خاص؟

قال: مشترك.

قال أبو عثمان: أصل السنة في كلام العرب المثال الذي يتمثل عليه، قال الشاعر:

تريـك سـنة وـجهـ غـيرـ مـأسـاء لـيـس بـهـ خـالـ وـلـاـ  
أـيـ صـورـة وـجـهـ وـمـثـالـهـ.

والسنة محصورة في ثلاث: الانتمار بما أمر الله به رسوله

(١) انظر: رياض النفوس (ج ٢/٦٠).

، والانتهاء عما نهى عنه، والانتساع به فيما فعل.

**قال الشيعي:** فإن اختلف عليك فيما نقل إليك عن النبي **خ** وجاءت به السنة من طرق؟.

**فقلت له:** انظر إلى أصح الخبرين نقلًا فأخذ بأصحهما، وأطلب الدليل على موضع الحق في أحد الحديثين، ويكون الأمر في ذلك كشهود عدول اختلفوا في شهادة، فلابد من طلب الدليل على موضع الحق من الشهادتين.

**فقال الشيعي:** فلو استتوا في الثبات؟.

**فقلت له:** يكون إدعاهم ناسخًا والآخر منسوخًا.

**قال:** فمن أين قلتم بالقياس؟

**فقلت له:** قلنا ذلك من كتاب الله عز وجل.

**قال:** فلأين تجد ذلك؟.

**قلت:** قال الله عز وجل في كتابه العزيز: **+ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُومٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُّتَعَمِّدًا فَجَزَاءُ مِثْلٍ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعْمَ يَحْكُمُ بِمِنْكُمْ بِهِ ذَوَاعَدْلٍ مِنْكُمْ** " [المائدة: ٩٥].

فالصياد معلومة عينه، والجزاء الذي أمرنا أن نمثله بالصياد (المعلومة) عينه ليس بمنصوص فعلمنا بذلك أن الله تعالى إنما أمرنا أن نمثل ما لم ينص ذكر عينه: بالقياس والاجتهاد ومنه قول الله عز وجل: **+ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ** " [المائدة: ٩٥].

فلم يكله إلى حاكم حتى جعلها اثنين: ليقيسا ويجتهدا، فقال أبو عبد الله الشيعي: ومن ذوا عدل؟ وأو ما «ذوا عدل» إنما هم قوم مخصوصون بتنص الآية.

**قال: فقلت:** هم الذين قال الله عز وجل فيهم في آية المراجعة

+ وأَشْهَدُوا ذَوِي عَدْلٍ مِّنْكُمْ" [الطلاق: ٢] ومثل ذلك في ثبیت القياس قوله عز وجل: + وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولَئِكَ الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعِلَّمَهُ الَّذِينَ يَسْتَبْطُونَهُ مِنْهُمْ" [النساء: ٨٣] والاستنباط غير منصوص.

ثم عطف (أبو عبد الله الشیعی) علی موسی القطان فقال له: أین وجدتم حد الخمر في كتاب الله تعالی؟ فقال له موسی: قال النبي ﷺ: «من شربها فاضربوه بالأردیة، ثم إن عاد فاضربوه بالأيدي، ثم إن عاد فاضربوه بالجرید».

قال له أبو عبد الله علی النکیر منه: أین هذا؟ أقول لك أین وجدتم حد الخمر في كتاب الله تعالی، تقول: اضربوه بالأردیة وبالأيدي ثم بالجرید؟.

قال أبو عثمان: فقلت له: إنما حد قیاساً علی حد القاذف «لأنه إذا شرب سکر، وإذا سکر هذی، وإذا هذی افتری، فوجب عليه ما يئول أمره إليه وهو حد القاذف»<sup>(١)</sup>.

قال لموسی القطان: أو لم يقل النبي ﷺ: «أقضاكم علی»؟ فساق له موسی تمام نص الحديث وهو «وأعلمکم بحلال الله وحرامه معاذ، وأرأفکم أبو بکر، وأشدکم في دین الله عمر» رضي الله عنهم أجمعین.

قال له الشیعی: وكیف یکون أشدھم في دین الله، وقد هرب بالرایة يوم حنین؟.

قال له موسی: ما سمعنا بهذا ولا نعرفه. قال أبو عثمان: فقا

(١) انظر: ریاض النفوس (ج ٢/٧٩).

إلى فئة كما أنزل الله تعالى، قال الله عز وجل: **إِلَّا مُتَحِّرِّفًا لِّقِتَالٍ أَوْ زَإِلَّا مُتَحِّيِّزًا** فِتْهَةٍ" [الأنفال: ١٦].

(فمن تحيز إلى فئة) كما أمر الله عز وجل فليس بفار. فمال الشيعي بوجهه إلى بعض أصحابه فقال: أتسمع ما قاله الشيخ، قال: انحاز إلى فئة كما أمر الله سبحانه.

فقال مجيئاً - هو يشير بيده - وأي فئة أكثر من رسول الله × وقد كان حاضراً ولم يتحيز وكأنه تخافت في كلامه ويسمع من يليه.

فقلت: جاء عنه × أنه قال: «عمر فئة فمن تحيز إلى عمر فقد تحيز إلى فئة» فسكت الشيعي <sup>(١)</sup>.

وسأل أبو عبد الله الشيعي أبا عثمان الحداد فقال: أفلأوجب قول الله تعالى عند من سمعه: **وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ** [آل عمران: ٤] انقلاب أصحاب محمد ×.

فقال له أبو عثمان: «لا»؛ لأن معناه أفين مات أو قتل أفتقلبون، على أعقابكم؛ لأن معنى «أفين مات»: استفهام، ومعنى «انقلبتم»: أفتقلبون والاستفهام إذا جاء في قصة واحدة اجترئ بأحدهما عن الآخر، وهذا الاستفهام إنما هو في معنى التقرير بأن لا تنقلبوا على أعقابكم.

فقال له: فهل تجد في كتاب الله عز وجل نظيرًا يكون لهذا دليلاً؟

(١) المصدر السابق (ج ٢/٨٠).

فقال له: نعم. قول الله عز وجل: **أَفَإِنْ مَّتَ فَهُمُ الْخَالِدُونَ**"

[الأنبياء: ٤٣]، أي: إنك إن مت فهم لا يخلدون، فلما التقى استفهامان أحراً ذكر أحدهما عن الآخر، فكان لفظ الاستفهام من ذلك مراداً به التقرير: «بأنهم لا يخلدون»<sup>(١)</sup>.

وهكذا كان أبو عثمان سعد الحداد في دفاعه ومناظرته لأجل نصر عقائد أهل السنة والجماعة.

ولما توفي رثاه الشعراة فقال فيه سهل بن إبراهيم الوراق:

**فِيَالِكَ مِنْ خُطْبَ يَحْلُّ عُرْيَ**  
**وَضَاقَ بِهِ ذِرْعًا وَبَدَأَهُ**  
**لَوْ أَنْ أَبَا عُثْمَانَ فِي ظُلْمٍ**  
**وَلَيْسَ لَهُ عَذْرٌ فِي وَاسْبَعِ**  
**يَمْدُلُهُ حَبْلُ الْحَيَاةِ إِلَى**  
**إِذَا كَادُهُمْ أَهْلُ الضَّلَالِ**  
**وَبَدَرَ دُجَاهًا حِينَ أَمْسَيَتْ بِلَا**  
**جَوَابًا عَتِيدًا فِي أَدْقَ منْ**  
**بِرِّيَبٍ وَمَا غَاصَتْ دَقَائِقٍ**  
٢١

وكم مارق عادى سعيداً  
 يود بقلب ذاب هماً وغصةً  
 وأن امراً منكم تمنى وفاته  
 فلبيت الذي أمسى شجي في  
 أليس لسان المسلمين  
 أليس هلال الأرض بل شمس  
 يجنيب وما غاصت دقائق

هذه بعض الأساليب والطرق والمناظرات التي قام بها علماء أهل السنة في الدود والدفاع عن عقائد المسلمين، فعليهم من الله الرحمة والرضوان على ما أبلوا وأقاموا به من جهاد ودعوة وفاء.

**٨-** قام شعراة أهل السنة بدور مجيد، وجهاد حميد في الدفاع عن الإسلام والهجوم علىبني عبيد بالسنان والقوافي التي كانت علىبني عبيد أشد من السيوف القواطع، وتبوأ مركز الصدارة في هذا الباب الشاعر المجيد أبو القاسم الفزارى، ومن أشهر ما

(١) رياض النفوس (ج ٢/٨٣).  
 (٢) المصدر نفسه (ج ٢/١٥).

قال قصيده الرائية التي انتشرت في الآفاق والبلدان التي قال فيها:

يقوم بها داعي أو كفور  
لها وتلونت منها الدهور  
ولم تغن المعاقل والقصور  
إله دافع عنها قادر  
وميزا ما أكنته الصدور  
وأسبل فوقها ستر ستير  
بحار لا تعد لا بحور  
إذا عدوا وليس لهم نظير  
فقد طاب الأوائل والأخير  
وفادوا ما استبد به المغير  
فزالـت عنـهم تـلكـ الشـرـور  
أـمـاتـ عـرـوـقـهاـ ضـرـ ضـرـيرـ  
لـهـمـ أـهـلـاـ وـأـكـثـرـهـمـ شـطـيرـ  
هـنـاكـ وـدـورـنـاـ لـلـقـوـمـ دـورـ  
وـقـامـ يـشـكـونـاـ مـنـهـمـ شـكـورـ  
لـغـابـ طـعـامـهـمـ وـالـمـخـ رـيـرـ<sup>(١)</sup>

عجبت لفتة أعمت وعمت  
ترزلـتـ المـدـائـنـ وـالـبـوـادـيـ  
وضـاقـتـ كـلـ أـرـضـ ذاتـ  
فـنـجـىـ الـقـيـرـوـانـ وـسـاـكـنـيـهـاـ  
أـحـاطـ بـأـهـلـهـاـ عـلـمـاـ وـخـبـرـاـ  
وـجـلـهـمـ بـعـافـيـةـ وـأـمـنـ  
وـأـثـبـتـ جـلـةـ الـعـلـمـاءـ فـيـهـاـ  
وـمـنـهـاـ سـادـةـ الـعـلـمـاءـ قـدـمـاـ  
وـفـيـهـاـ الـقـوـمـ عـبـادـ خـيـارـ  
هـمـ اـفـتـكـواـ سـبـاـيـاـ كـلـ أـرـضـ  
كـفـيـنـاهـمـ عـظـائـمـهـاـ جـمـيـعـاـ  
وـسـكـنـاـ قـلـوـبـاـ خـافـقـاتـ  
وـأـوـيـنـاـ وـآـسـيـنـاـ وـكـنـاـ  
فـبـاتـ طـعـامـنـاـ لـهـمـ طـعـامـاـ  
وـكـانـ لـنـاـ ثـوـابـ اللـهـ ذـخـرـاـ  
وـلـوـلـاـ الـقـيـرـوـانـ وـسـاـكـنـوـهـاـ

ثم مضى في القصيدة إلى أن قال:  
ولا جـلـ أـعـالـيـهـ وـعـورـ  
لـنـاـ مـنـ حـفـظـ ربـ العـرـشـ  
إـذـاـ قـضـىـ الـقـضـاـ ثـنـحـىـ

(١) رياض النفوس (ج ٢/٤٩٣).

ولكنا إلى القرآن نأوي  
عقائق كالبوارق مرهفات  
وسمُر في أعلىهن شهب  
إلى أن قال:

لحب إذا شعشت الأمور  
به ثرجي السعادة والحبور  
وما اختلفوا فربهم غفور  
محمد البشير لنا النذير  
مع الركبان ينجد أو يغور

ولينا بعد من خوف وأمن  
رسول الله والصديق حبّا  
وبعدهما نحب القوم طرّا  
الا بأبي وخلصتي وأمي  
سأهدي ما حييت له ثناء

\* \* \*

(١) انظر: رياض النفوس (ج ٢/٤٩٤).

# +

الدولة الصناعية

## تمهيد

استمال خلفاء الدولة العبيدية القبائل البربرية الصنهاجية واستبدلواها بدلاً من القبائل الكتامية وأسندوا إليها الأمور المهمة في الدولة، وارتفع نجم الصنهاجيين في زمن عائلة بنى زيري الصنهاجية التي استطاعت أن تشن في ثورة أبي يزيد الخارجي، فأهدي العبيديون للصنهاجيين حكم إفريقيا والمغرب، ومؤسس الدولة الصنهاجية هو أبو الفتوح يوسف بن زيري بن مناد الصنهاجي (٣٦٢ - ٣٧٣ هـ) الذي افتتح سنوات حكمه بقمع التائرين وتمهيد البلاد.

## المبحث الأول

أبو الفتوح يوسف بل يكن بن زيري بن مناد بن منقوش  
الصنهاجي  
(٣٦٢ - ٣٧٣ هـ / ٩٧٢ - ٩٨٣ م)

أصبح يوسف بل يكن بن زيري والياً أو أميراً لكل بلاد إفريقيا، وهو أول حاكم لبلاد المغرب من أصل بربري بعد الفتح الإسلامي، وكان متفانياً في خدمة العبيديين وتوسيع أملاكهم، واشتد الصراع العنيف بين قبائل صنهاجة وقبائل زناتة، واستعمل الحاكم الصنهاجي أبو الفتوح القوة والعنف والشدة للقضاء على سيادة قبائل زناتة، واستطاعت الدولة الأموية في الأندلس أن تستفيد من هذا الصراع ووجهت ضربة ماكرة للدولة العبيدية فدعت قبائل زناتة بكل ما تملك حتى استطاعت أن تقف في وجه الصنهاجيين التابعين للعبيديين، وكانت سياسة الصنهاجيين مبنية على العنف والقوة مع الزناتيين فلم يسعوا لكسب ودهم أو مهادنتهم، واستغلت الدولة الأموية هذا الصراع

حتى فصلت المغرب الأقصى عن سيادة بنى زيري<sup>(١)</sup>.

وأظهر الأمير بلکین نشاطاً واسعاً و عملاً دؤوباً، وكان محافظاً على تبعيته للعبيديين وولاته للمذهب الإسماعيلي الباطني، إلا أنه لم يشدد هو والأمراء الذين جاءوا بعده بمطالبة الناس بالتشيع، فانفسح المجال نسبياً أمام علماء أهل السنة لنشر السنة، وبدأت الحياة العلمية تعود إلى المساجد والكتاتيب شيئاً فشيئاً، غير أن تلك المظاهر الرسمية من التبعية لحكام مصر والدعوة لهم على المنابر كانت تقلق العلماء، وأسهمت في إيجاد هوة عميقة بينهم وبين حكام بنى زيري، فمضوا في محاربة هؤلاء الحكام الذين لم يكونوا متحمسين للدعوة الإسماعيلية، والتلف أهل الشمال الإفريقي حول علمائهم، وواصلوا مقاطعة الدولة، غير أن هؤلاء الحكام لم يستطعوا الإعلان بموافقة علماء أهل السنة خوفاً على سلطانهم، وأحس أهل القيروان بذلك فراح علماؤهم يعملون جاهدين على نشر السنة وأراء السلف، فعجلت حلقات العلماء بطلاب العلم في القيروان من جديد، وكثرت المؤلفات في بيان دين الإسلام الصحيح، وكان التخلص النهائي من أتباع العبيديين، وانتصار أهل السنة على الروافض في الشمال الإفريقي على عهد الأمير السنى والسيف القاطع والطود المنيف الأمير المعز بن باديس.

\* \* \*

(١) موسوعة المغرب العربي (ج ٢٤ / ٣٠ - ٢٤).

المبحث الثاني  
المعز بن باديس الصنهاجي  
(٤٤٩ - ٤٠٦ هـ)

قال عنه الذهبي: (صاحب إفريقية، المعز بن باديس بن منصور بن بُلُكين بن زيري بن مناد الحميري، الصنهاجي، المغربي، شرف الدولة ابن أمير المغرب) <sup>(١)</sup>.

نودي به أميراً يوم السبت الثالث من ذي الحجة سنة ٤٠٦ هـ بعد وفاة أبيه بثلاثة أيام <sup>(٢)</sup>.

استطاع بعض فقهاء المالكية أن يصلوا إلى ديوان الحكم في دولة صنهاجة وأثروا في بعض الوزراء والأمراء الذين كان لهم الفضل بعد الله في تخفيف ضغط الدولة على علماء أهل السنة.

وأخص بالذكر العلامة أبو الحسن الزجال الذي اجتهد على الأمير المعز بن باديس في تربيته على منهج أهل السنة والجماعة، وأعطت هذه التربية ثمارها بعد ما تولى المعز إفريقية، وكان عمل العلامة أبو الحسن في السر بدون أن يعلم به أحد من الشيعة الذين كانت الدولة دولتهم، وكان هذا العالم فاضلاً ذا خلق ودين وعقيدة سليمة، ومحبوباً للمذهب الإسماعيلي الشيعي.

واستطاع أن يزرع التعاليم الصحيحة في نفسية وعقلية وفكر المعز بن باديس الذي تم على يديه القضاء على مذهب الشيعة الإسماعيلية في الشمال الإفريقي.

وهذا درس لنا نحن الدعاة في الاهتمام برجالات الدولة وأبنائهم من أصحاب المناهج العلمانية والبعيدة عن هدى المولى عز وجل، ول يكن شعار العاملين في هذا المجال قوله تعالى:

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٨/١٤٠).  
(٢) تاريخ الفتح العربي في ليبيا (ص ٢٨٦).

وَلَيَلْطُفْ وَلَا يُشْعِرَنْ بِكُمْ أَحَدًا \* إِنَّهُمْ إِنْ يَظْهِرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ  
يُعِيدُوكُمْ فِي مِلَّتِهِمْ وَلَنْ تُفْلِحُوا إِذَا أَبَدًا" [الكهف: ٢٠، ١٩].

وقد وصف المؤرخون المعز بن باديس بأوصاف في غاية الروعة والجمال، فقال فيه الذهبي: «وكان ملكاً مهيباً، وسرياً شجاعاً، علي الهمة، محباً للعلم، كثير البذل مدحه الشعراة، وكان مذهب الإمام أبي حنيفة قد كثر بآفريقيا فحمل أهل بلاده على مذهب مالك حسماً لمادة الخلاف، وكان يرجع إلى الإسلام، فخذ طاعة العبيدية وخطب للقائم بأمر الله العباسى، فبعث إليه المستنصر صر يته دده، فلم يخفه»<sup>(١)</sup>.

ورد المعز بن باديس على خطاب المستنصر الذي هدده فيه وقال له: هلا اقتفيت آثار آبائك في الطاعة والولاء، في كلام طويل، فأجابه المعز: إن آبائي وأجدادي كانوا ملوك المغرب قبل أن يتملكه أسلافك ولهم عليهم من الخدم أعظم من التقديم ولو أخرواهم لتقديموا بأسيافهم<sup>(٢)</sup>.

وبينت لنا كتب التاريخ أن المعز تدرج في عدائه للاسماعيلية ولحكام مصر، وظهر ذلك في عام ٤٣٥هـ عندما وسع قاعدة أهل السنة في جيشه وديوانه ودولته، فبدأ في حملات التطهير للمعتقدات الكفرية ولم يتأذذ بسب أصحاب رسول الله ﷺ، فأوزع للعامة ولجنوده بقتل من يظهر الشتم والسب لأبي بكر وعمر رضي الله عنهما فسارعت العامة في كل الشمال الإفريقي للتخلص من بقایا العبيديين ليصفى الشمال الإفريقي من المعتقدات الفاسدة الدخيلة عليه.

وأشاد العلماء والفقهاء بهذا العمل الجليل الذي أشرف على

(١) سير أعلام النبلاء (ج ١٤٠/١٨) (٢) تاريخ الفتح في ليبيا، لطاهر الزاوي، ص (٢٨٩).

تنفيذه المعز بن باديس - رحمه الله- وذكر الشعراء قوافي وأشعاراً في مدح المعز ودونوا تلك البداية، فقال القاسم بن مروان في تلك الحوادث:

كما قتلوا بأرض القيروان  
وسوف يقتلون بكل أرض  
وقال آخر:

يا معز الدين عش في  
أنت أرضيت النبي  
وجعلت القتل فيهم سنة  
وسرور واغبطة وجذل  
وعتيقاً في الملاعين السفل  
بأقصي الأرض في كلٍ١١

استمر المعز بن باديس في التقرب إلى العامة وعلمائهم وفقهائهم من أهل السنة وواصل السير في تخطيطه لانفصال الكلي عن العبيديين في مصر، فجعل المذهب المالكي هو المذهب الرسمي لدولته، وأعلن انضمامه للخلافة العباسية، وغير الأعلام إلى العباسيين وشعاراتهم، وأحرق أعلام العبيديين وشعاراتهم، وأمر بسبك الدرارم والدنانير التي كانت عليها أسماء العبيديين والتي استمر الناس يتعاملون بها ١٤٥ سنة وأمر بضرب سكة أخرى كتب على أحد وجهيه: «لا إله إلا الله محمد رسول الله»، وكتب على الآخر: **وَمَن يَتَنَعَّمْ بِغَيْرِ إِسْلَامِ دِينِهِ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ** [آل عمران: ٨٥].

وقضى المعز بن باديس على كل المذاهب المخالفة لأهل السنة من الصفرية والنكارية والمعزلة والإباضية.

وفي سنة ٤٤٤ هـ انضمت برقة كلها إلى المعز بن باديس بعد أن أعلن أميرها جباره بن مختار الطاعة له.

وكان أول من قاد حملة التطهير على الإسماعيلية في طرابلس وحارب تقاليدهم الباطلة ودعوتهم المضلة هو العلامة

(١) تاريخ الفتح في ليبيا، لطاهر الزاوي، ص (٢٨٩).

علي بن محمد المنتصر وكتبه أبو الحسن<sup>(١)</sup> المتوفى عام ٤٣٢هـ.

واشتباط الحقد الباطني وتفجرت براكيين الغضب في نفوسهم وقرروا الانتقام من قائد أهل السنة في الشمال الإفريقي ومن أهله الذين فرحوا بعودتهم بلادهم لحظيرة أهل السنة، فانعقد في القاهرة مجلس رأضي باطني إسماعيلي بقيادة الخليفة العبيدي وخرجوا برأي شيطاني مفاده رمي السنة الصنهاجية الزيرية بقبائل بني سليم وبني هلال، فإن انتصرت الدولة الصنهاجية تكون الدولة العبيدية قد تخلصت من هذه القبائل المتبعة، وإن انتصر بنو سليم وبنو هلال يكونوا بذلك انتقموا من عدوهم اللدود المعز بن باديس، وكان الذي تبني هذه الفكرة الوزير العبيدي أبو محمد بن علي اليازوري الذي شرع في إغراء القبائل المقيمة على ضفاف النيل وأمددهم بالمال والسلاح والكراع، وأباح لهم برقة والقيروان، وكل ما يكون تحت أيديهم، واتصل العبيديون بالمعارضين للمعز وأمدوهم بما يملكون من مال وسلاح وعتاد.

وبدأت حلقة الصراع العنيف بين المعز بن باديس والقبائل العربية المدعومة من الروافض العبيديين.

\* \* \*

(١) المصدر السابق، ص (٢٩١، ٢٩٠).

### المبحث الثالث

#### زحف بني هلال وبني سليم وغيرهما من القبائل إلى الشمال الإفريقي

##### تمهيد:

كانت قبائل بني هلال وبني سليم تسكن الجزيرة العربية، وكانت مضاربها متوزعة حول المدينة النبوية ومكة والطائف ونجد، واستطاع القرامطة أن يستغلوا هم في حروبهم ضد الخلافة العباسية والدولة العبيدية، وتأثر بعض زعماء هذه القبائل بأفكار وعقائد القرامطة، ولم يكن تأثيرهم عميقاً وإنما كانت له أسباب اقتصادية ونزعية تمردية على الانقياد للدولة العباسية، وفي قتال القرامطة مع العبيديين لعبت هذه القبائل دوراً بارزاً في الشام وكانت لها شوكة ومنعة وعدة وعتاد.

فاستطاع الأمير العبيدي في مصر أن يجلبهم ويقربهم له بالعطايا والهدايا والأموال، واستجابت لطرح الخليفة العبيدي الذي كان حريصاً على وجود العنصر العربي في دولته، وأعطتهم الدولة العبيدية أراضي خصبة على ضفاف النيل، وأعطت القبائل ولاءها للدولة العبيدية، وتبنت شعارات الدولة الباطنية لجهلها وبعدها عن فهم حقيقة دينها، وأخلصت للخليفة العبيدي الذي قرر الانتقام من المعز بن باديس بهذه القبائل ذات الشوكة والشکيمة والمنعة والدرامية بالحروب، وخصوصاً أن الدولة العبيدية كانت لا تستطيع إرسال جيوشها بسبب انشغالها بالقرامطة، ومشروعتها بالشام والمشرق عموماً؛ ولأن طوائف من جيشه من نفس جنس المغاربة؛ بل من قادتهم من هو من نفس قبيلة المعز بن باديس، ولاسيما أن الدولة أهملت هؤلاء القادة والجنود منذ أيام العزيز والخليفة العبيدي.

وكانت القبائل العربية التي في صعيد مصر بعضها يرجع لفتح الإسلامي قد ازدادت بعد تركهم للجزيرة العربية ومجئهم

إلى مصر في زمن العزيز العبيدي.

واشتهرت تلك القبائل في صعيد مصر بفعل القلاقل وإشاعة الاضطراب والفوضى في البلاد، فكانت هذه المرة فرصة ذهبية للتخلص منها والانتقام من عدو الدولة وقهره والتشفي منه.

وينسب للمستنصر قوله: «وَاللَّهُ لَأَرْمِنِيهِ بِجِيُوشِ لَا أَتَحْمَلُ فِيهَا مَشْقَةً» فدعا العرب وأباح لهم مجاز النيل إلى المغرب، وكانت ممنوعة عنها من قبل ذلك، فعبر منهم خلق عظيم<sup>(١)</sup>.

واجتمع الأمير المستنصر العبيدي مع زعماء القبائل العربية و منهم بالمساعدة المالية والمعنوية، وأعطاهم خيولاً وسلاحاً وعتاداً ومالاً وكل ما يساعدهم في تحقيق أهدافه الشريرة وأباح لهم إفريقية يفعلون فيها ما يشاءون، وقال لهم: «لَقَدْ أَعْطَيْنَاكُمْ إِفْرِيقِيَّةً وَمَلْكَ ابْنِ بَادِيسْ فَلَا تَفْتَقِرْنَ بَعْدَهَا»<sup>(٢)</sup>.

وعندما تحرك جموع العرب في ٤٤٢ هـ - ١٠٥٠ م أرسل الوزير العبيدي الحاقد إلى المعز بن باديس رسالة قائلًا له: «أَمَا بَعْدَ، فَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ خَيُولًا فَحُولًا، وَحَمَلْنَا عَلَيْهِمْ رِجَالًا كَهُولًا، لِيَقْضِيَ اللَّهُ أَمْرًا كَانَ مَفْعُولًا»<sup>(٣)</sup>.

فسيطرت هذه القبائل على برقة بدون مقاومة تذكر، وكانت برقة قد تمردت على العبيديين أيام الحاكم، وأعلنت الطاعة للمعز أيام المستنصر، وأحرقت المنابر التي كان يخطب فيها للعبيديين، وأحرقت راياتهم، وأعلنت دعوة القائم العباسي<sup>(٤)</sup>. وواصلت القبائل العربية زحفها إلى طرابلس وضواحي تونس، وكان تعداد هذه القبائل المهاجمة على الشمال الإفريقي أربعين ألفاً، ولحقتها أفواج تترى. ويدرك بعض المؤرخين أن العدد الكلي وصل إلى مليون نسمة على مراحل متعددة، وعندما استقرت هذه القبائل في برقة أرسلت أحد شيوخها وهو مؤنس ابن يحيى بن

(١) ظهور الخلافة الفاطمية وسقوطها، د. عبد المنعم ماجد، ص (٢٢٣).

(٢) انظر: تاريخ الفتح العربي، ص (٢٩٤).

(٣) ظهور الخلافة الفاطمية وسقوطها، ص (٢٤٣).

(٤) المصدر السابق، ص (٢٤).

مرداس من رياح أحد بطون بنى هلال لينزل ضيقاً على المعز، فعجب مؤنس من النعيم والأبهة التي كانت لالمعز بن باديس، فأكرمه المعز وأحسن في ضيافته، وعرض عليه المعز أن يتخذ من بنى عمه رياح جنداً له، فأشار عليه مؤنس بآلا يفعل معللاً ذلك بعدم انقيادهم واختلاف كلمتهم فلم يقتنع المعز بما قاله مؤنس.

**وقال مؤنس للمعز: إنهم قوم لا طاقة لك بهم.**

**فقال له المعز: هم دون ذلك، فاعتبرها مؤنس إهانة للعرب، وظن المعز مؤنساً لا يريد أن يكون لغيره سلطان على قومه، وصارحه بذلك.**

فلما رجع مؤنس إلى قومه رغبهم ووصف لهم من خيرات إفريقياً وأبهة المعز ما رغبهم في الإسراع بالرحيل، فانسابوا في أرض إفريقياً في جموع لا يدرك أولها ولا ينتهي آخرها<sup>(١)</sup>.

ومن أشهر القبائل العربية التي زحفت على ملك المعز بن باديس بنو سليم بن منصور، وبنو هلال بن عامر وهم من مصر، وكانت زغبة والأثيج، وعدى، ورياح من الهلاليين من بنى عامر بن صعصعة وبنى هاشم بن معاوية بن بكر، وهذه القبائل مصرية عدنانية.

**وقبيلة كهلان وهي قحطانية، وقبائل أخرى كثيرة غير مشهورة.**

وعندما رحلت بنو رياح والأثيج وبنو عدي إلى إفريقياً ي يريدون اللحاق بالقيروان، قال لهم مؤنس: ليس هذا برأي يحتاج إلى تدبير، فقالوا له: وماذا نصنع؟ فقال: انتوني ببساط فاتوا به، فبسطه وقال لهم: من يدخل إلى وسط البساط من غير أن يمشي عليه؟ فقالوا: ومن يقدر على ذلك؟ فقال: أنا، فطوى البساط وأتى

(١) انظر: تاريخ الفتح العربي، ص(٢٩٥).

أمرًا دونك». **فإنا نقطع سناً** مؤنس، والله إنك لشيخ العرب وأميرها، فقد قدمناك على أنفسنا، فقال له رافع بن حماد - وهو أحد رؤساء العرب - : «صدقت يا فشيئاً حتى لا يبقى عليكم إلا القيروان فأتوها فإنكم تملكونها، ودخل إليه وقال: هكذا فاصنعوا ببلاد المغرب، املكوها شيئاً آخر

وقد اقترعوا على البلاد فخرج لبني سليم شرقها: برقة وما حولها، وخرج لبني هلال غربها: طرابلس وقابس، وانضم بنو جشم إلى بني هلال.

وكان في العرب كثير من غيربني هلال وبني سليم من فزاره وأشجع من بطون غطفان، وجشم بن معاوية بن بكر بن هوازن، وسلول بن مرة بن صعصعة بن معاوية، والمعقل من بطون اليمنية، وكلهم مندرجون فيبني هلال وفي الأشیح على الخصوص؛ لأن الرياسة كانت عندهم للأشیح وهلال فأدخلوا فيهم.

وكان الأثيغ من الهلاليين أوفر عدداً، وأكثر بطوناً، وكان التقدم لهم في حملتهم، وكان منهم الضحاك، وعياض، ومقدم، والعاصم، ولطيف، ودريد، وكرفة، وغيرهم حسبما يظهر في نسبهم.

وكان لهم القوة، وكانوا أحياء غزيرة من جملة الهلاليين الداخلين لإفريقية<sup>(١)</sup>، ومن أشراف رجاليات العرب: حسن بن سرحان، وأخوه بدر، وفضل بن ناهض، وهؤلاء من دريد بن الأثير.

ومنهم ماضي ين مقرب، وسلامة بن رزق في بني كبير، في  
بطون كرفة، من الأشیح، وذیاب بن غانم، وینسبونه في بني ثور،

(١)، (٢) تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٢٩٧).

وموسى بن يحيى، وينسبونه في مرداس رياح، لا مرداس سليم، وهو من بني صقر، بطن من مرداس رياح. ومنهم زيد بن زيدان، وينسبونه في الضحاك، وفارس بن أبي الغيث، وأخوه عامر، والفضل بن أبي علي، ونسبهم في مرداس وكل هؤلاء يذكرون في أشعارهم<sup>(١)</sup>.

## المبحث الرابع

### الصدام المسلح بين المعز بن باديس والقبائل العربية

ذكر ابن الأثير دخول العرب إلى إفريقيا في حوادث عام ٤٤هـ إلى أن قال: «ثم قدم أمراء العرب إلى المعز بن باديس فأمرهم وبذل لهم شيئاً كثيراً، فلما خرجوا من عنده لم يجازوه بما فعل من الإحسان، بل شنوا الغارات، وقطعوا الطريق، وأفسدوا الزروع، وقطعوا الثمار، وحاصرروا المدن، فضاق بالناس الأمر، وساعت أحوالهم، وانقطعت أسفارهم، ونزل بإفريقيا بلاء لم ينزل بها مثله قط، فحينئذ احتفل المعز، وجمع عساكره، فكانوا ثلاثة ألف فارس ومثلها رجال، وسار حتى حيل بينه وبين القيروان ثلاثة أيام، وكانت عدة العرب ثلاثة آلاف فارس» **ووالصحيح أنهم كانوا على قدر جيش المعز على قول صاحب موسوعة المغرب العربي** «فلما رأت العرب عساكر صنهاجة والعبيد مع المعز هالهم ذلك، وعظم عليهم، فقال لهم مؤنس بن يحيى: ما هذا يوم فرار؟ فقالوا: أين نطعن هؤلاء وقد لبسوا الكزاغدات والمغافر؟ قال: في أعينهم، فسمى ذلك اليوم يوم العين، والتهم القتال، واشتدت الحرب، فاتفقت صنهاجة على الهزيمة، وترك المعز مع العبيد حتى يرى فعلهم، ويقتل أكثرهم، فعند ذلك يرجعون على العرب، فانهزمت صنهاجة وثبت العبيد مع المعز، فكثر القتل فيهم، فقتل منهم خلق كثير، وأرادت صنهاجة الرجوع على العرب، فلم يمكنهم ذلك، واستمرت الهزيمة، وقتل من صنهاجة أمة عظيمة، ودخل المعز القيروان مهزوماً، على كثرة من معه وأخذ العرب الخيل والخيام وما فيها من مال وغيره<sup>(١)</sup>.

وقد وصفت كتب التاريخ هذه الواقعة بأبشع ما توصف به الحروب من فظاعة القتل وكثرة القتلى، نتيجة لصمود كل من

(١) الكامل في التاريخ (ج ٦/١٥٣).

الجيشين لآخر في سبيل دحر خصميه والقضاء عليه، وقال الشاعر العربي علي بن رزق الرياحي أبياتاً في هذه المعركة يصف فيها ما دار بينهم وبين المعز:

وإن ابن باديس لأحرز  
ولكن لعمري ما لديه رجال  
ثلاثة آلاف أنا غلت له  
ثلاثين ألفاً إن ذا لذكال<sup>(١)</sup>

ولما كان يوم النحر من هذه السنة ٤٢٤ هـ جمع المعز سبعة وعشرين ألف فارس، وهجم على العرب على حين غرة وهم في صلاة العيد، فركبت العرب خيولهم وهجمت على جيوش المعز فهزمتهم وأثخنتم قتلى، ثم جمع المعز وخرج بنفسه في صنهاجة وزناته في جمع كثير، وهاجم العرب في منازلهم، واحتدم القتال وتبارز الشجعان فانكسرت شوكة صنهاجة وولت زناته الأدبار، وثبت المعز فيمن معه من عبيده ثباتاً عظيماً لم يسمع بمثله وتناقلته الركبان، ثم انهزم وعاد إلى المنصورية، وأحصى من قتل من رجال المعز فكانوا ثلاثة آلاف وثلاثمائة، ثم أقبلت العرب حتى استقرت بمصلى القيروان ووقيعت حروب طاحنة مع المعز قتل من المنصورية ورقدة خلق كثير، فلما رأى ذلك المعز سمح لهم بدخول القيروان لما يحتاجون إليه من بيع وشراء، فلما دخلوا استطالت عليهم العامة، ووقيعت بينهم حرب كان سببها فتنه بين إنسان عربي وآخر عامي، وكانت الغلبة للعرب، وفي سنة ٤٦٤ هـ أشار المعز على الرعية بالانتقال إلى المهديّة لعجزه عن حمايتهم من العرب<sup>(٢)</sup>.

بعد أن رتب أمور العاصمة الزيرية الجديدة ونقل لها كل وظائف الدولة انتقل المعز إلى المهديّة ٤٤٩ هـ فتلقاه ابنه تميم ومشى بين يديه واستولى العرب على القيروان وهدموا حصنها وقصورها وقطعوا الثمار، وخربوا الأنهار، وكانت الواقف

(١) تاريخ الفتح العربي، ص (٢٩٩).  
(٢) الكامل في التاريخ (ج ٦/١٥٤).

والمعارك والحروب التي خاضها المعز مع العرب درساً قاسياً له، أفقته بـألا طاقة له بالعرب، أيقن أن العبيديين مكرروا به مكرراً عظيماً، وكان من أسباب الهزائم المتلاحقة التي لحقت بالمعز قوة العرب وشجاعتهم، وخذلان جنوده من البرابرة الذين لا زالوا يعظمون الخلافة العبيدية حيث خذلوه في أكثر من موقع، وتقريب المعز لعبيده مما أوغر نفوس صنهاجة وزناته عليه.

وعندما استقر المعز في المهديّة فوض أمر الدولة وشئون الحكم لابنه تميم الذي آنس فيه والده حسن التصرف وأصالة الرأي.

وبقي هذا المجاهد العظيم في ضيافة ابنه إلى أن توفاه الله سنة ٤٥٣ هـ.

ويشهد التاريخ الإسلامي البربرى أن له الفضل بعد الله في القضاء على عقائد الباطنية الإسماعيلية في الشمال الإفريقي، وكان درعاً حصيناً لمنهج أهل السنة وقدمهم في دولته وكلفه ذلك ثمناً باهظاً من قبل أعدائه.

كما يشهد التاريخ للمعز بن باديس وأتباعه من البرابرة أنهم تبنوا منهج أهل السنة والجماعة، وربطوا شملهم الإفريقي بالخلافة الشرعية العباسية في بغداد، ويشهد التاريخ أن المعز أصبح علمًا من أعلام المسلمين ورمزاً من رموزهم، ودخل تاريخهم من أوسع أبوابه مسجلاً أعمالاً عظيمة، ونرجو من الله أن تكون في ميزان حسناته يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم.

ذكر ابن الأثير في أحداث سنة ثلاثة وثلاثين وأربعين وفاة المعز بن باديس وولايته ابن المعز فقال: «في هذه السنة توفى المعز بن باديس، صاحب إفريقياً، من مرض أصابه، وهو ضعف الكبد، وكانت مدة ملكه سبعاً وأربعين سنة، وكان عمره لما ملك إحدى عشرة سنة، وقيل: ثمانى سنوات وستة أشهر.

وكان رقيق القلب، خاشعاً، متجنباً لسفك الدماء إلا في حدّ حليمًا يتجاوز عن الذنوب العظام، حسن الصحبة مع عبيده وأصحابه، مكرماً لأهل العلم، كثير العطاء لهم، كريماً، وهب مرة ألف دينار للمستنصر الزناتي وكان عنده وقد جاءه هذا المال، فاستكثره، فأمر به فأفرغ بين يديه، ثم وهبه له، فقيل له: لم أمرت بإخراجه من أوعيته؟ قال: لئلا يقال: لو رأه ما سمحت نفسه به، وكان له شعر حسن.

ولما مات رثاء الشعراة، فمنهم أبو الحسن بن رشيق فقال:  
 لكل حي وإن طال المدى لا عز مملكة يبقى، ولا ملك  
 أو كاد ينهى من أركانه الفلك  
 هام الملوك، وما أدرك ما ملكوا  
 على الذين بغوا في الأرض  
 خضر البحار، إذا قيست به،  
 قد أرخت باسمه ابريزها السكك  
 فانظر بأي ضياء يصعد الفلك

\* \* \*

١١

(١) تاريخ الفتح العربي، ص(٤) ٢١٤).

## المبحث الخامس

### أبناء المعز وأحفاده

#### أولاً: تميم بن المعز:

ولد بالمنصورية في الثالث من رجب سنة ٤٢٢هـ وولاه أبوه على المهدية سنة ٤٤٥هـ، ثم أُسندت إليه ولاية إفريقية من والده المعز، وسار في الناس بسيرة حسنة، وقرب أهل العلم وكان شجاع القلب، ذا همة عالية، وسياسة، ودهاء، استطاع أن يرجع المدن التي سلبت من والده، واستعمال زعماء العرب بالمال والعطايا، وصاهرهم وامتزج معهم، وجعل منهم جنوداً لدولته بكىاسة وفطانة وسياسة نادرة، واستطاع أن يضم مدينة سوسة في عام ٤٥٥هـ بعد أن قضى على المقاومة المسلحة التي واجهته<sup>(١)</sup>.

وفي سنة ٤٥٧هـ أراد الناصر بن عناس الحمادي زعيم الدولة الحمادية احتلال المهدية والقضاء على ملك تميم وجهز جيشه من صنهاجة وزناتة وبني هلال، فاستدرج تميم بن المعز القبائل العربية للوقوف بجانبه، وأعطاهم السلاح والمال والعتاد، واستطاع أن يقضي على جيش الناصر، وقتل منهم ٢٤ ألفاً، وترك الغنائم والأموال للعرب التي استغفت بذلك، وقال تميم: يقبح بي أن آخذ سلب ابن عمي فأرضي العرب بذلك<sup>(٢)</sup>.

وفي سنة ٤٨٤هـ ضم تميم مدينة قابس بعد أن تولى أمرها عمرو بن المعز، وكان قبل عمرو رجل يسمى قاضي بن إبراهيم بن بلمونة، وكان ضمه لقابس بالجيوش الجراردة فقال له أصحابه: يا مولانا لما كان فيها قاضي توانيت عنه وتركته، فلما ولتها أخوك جردت إليه العساكر، فقال: لما كان فيها غلام من عبيدهنا كان زواله سهلاً علينا، وأما اليوم وابن المعز بالمهدية،

(١) الكامل لابن الأثير (ج ٢٣٤/٦).  
(٢) المرجع السابق (ج ٢٤٣/٢).

وابن المعز بقابس فهذا لا يمكن السكوت عليه.  
وفي فتحها يقول ابن خطيب سوسة القصيدة المشهورة التي  
أولها:

لما فتحت بحد سيفك قابسا  
إلا وكان أبوك قبل الغارسا  
كانت له قلل البلاد عرائسا  
تركتك من أكنااف قابس  
ومقاصراً ومخلداً، ومجالساً  
 جاء اليقين، فزاد عنده

ضحك الزمان، وكان يلقى  
الله يعلم ما حويت ثمارها  
من كان في زرق الأسنة  
فأبشر تميم بن المعز بفتكة  
ولوا فكم تركوا هناك مصانعا  
فكأنها قلب، وهن وساوس

وفي سنة ٩٣ هـ استطاع تميم أن يضم مدينة صفاقس وأن  
ينتزعها بالقوة من حاكمها المتمرد حمو بن فلف البرغواطي<sup>(١)</sup>.  
ويعتبر عصر تميم أزهى من عصر والده فيما بعد دخول  
القبائل العربية.

وكان يضرب المثل بالجود والشجاعة والكرم والعطاء، قال  
فيه ابن كثير: «من خيار الملوك حلماً وكرماً، وإحساناً، ملك ستة  
وأربعين سنة، وعمر تسعًا وتسعين سنة، ترك من البنين أنهد  
من مائة، ومن البنات ستين بنثاً، وملك بعده ولده يحيى، ومن  
أحسن ما مدح به الأمير تميم قول الشاعر:

أصح وأعلى ما سمعناه من الخبر المروي منذ قديم  
أحاديث تروي بها السيل عن البحر عن كف الأمير

وكان عالماً فاضلاً، وشاعراً رقيق العاطفة، ومن شعره:  
فاما الملوك في شرف على التاريخ في أعلى

(١) الكامل في التاريخ (ج ٣٦٧/٦).  
(٢) تاريخ الفتح العربي، ص (٣٠٢).  
(٣) البداية والنهاية، (ج ١٢/١٨١).

## واما الموت بين ظبا فلست بخالد أبد الدهور<sup>(١)</sup>

وقال ابن الأثير: «كان شهماً شجاعاً، ذكياً وله معرفة حسنة، وكان حليماً، كثير العفو عن الجرائم العظيمة، وله شعر حسن، فمنه أنه وقعت حرب بين طائفتين من العرب، وهم عدي، ورياح، فقتل رجل من رياح، ثم اصطاحوا وأهدروا دمه، وكان في صلحهم مما يضر به وببلاده، فقال أبياتاً يحرض على الطلب بدمه، وهي:

أما فيكم بثار مستقل  
فما كانت أوائلكم ثذل  
كأن العز فيكم مضمحل  
ولا بيض تفل، ولا ثسل

متى كانت دمائكم ثطل  
أغامم ثم سالم إن فشلت  
ونمتم عن طلاب الثار  
وما كسرتم فيه العوالى

فعمد أخوة المقتول فقتلوا أميراً من عدي، واشتد بينهم القتل، وكثرت القتلى، حتى أخرجوا بني عدي من إفريقيا<sup>(٢)</sup>.

ومن أقواله التي صارت مثلاً في إفريقيا: «أسرار الملوك لا تذاع»<sup>(٣)</sup>.

وانطوت صفحة حياته في عام ١٥٠ هـ بعد أن عادت للدولة الزيرية هيبتها.

### ثانياً: يحيى بن تميم بن المعز بن باديس:

عهد إليه أبوه بالولاية في حياته في السادس عشر من ذي الحجة سنة ٩٧٤ هـ، واستقبل بالأمر يوم وفاة أبيه، وعمره ثلاث وأربعون سنة وستة أشهر وعشرون يوماً فكان موفقاً<sup>(٤)</sup>.

ولما استقر في الملك جهز أسطولاً إلى جزيرة جربة، وسببها أن أهلها يقطعون الطريق ويأخذون التجار، فحاصرها وضيق

(١) تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٣٠٢).

(٢) الكامل (ج ٤/٤٨٥).

(٣) المصدر السابق.

(٤) انظر: تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٣٠٣).

عليها، فدخلوا تحت حكمه، والتزموا ترك الفساد، وضمنوا صلاح الطريق<sup>(١)</sup>.

وكان مهتماً بعلم الأخبار وأيام الناس والطب وكان مغرماً بالكيمياء، وحاول ثلاثة من الباطنية قتله فدخلوا عليه زاعمين أن لهم دراية بالكيمياء إلا أن الله نجاه منهم.

**قال الذهبي:** «وقد وقف ليحيى ثلاثة غرباء، وزعموا أنهم يعلمون الكيمياء فأحضرهم ليتفرج وأخلاقهم، وعند ذلك عسكره إبراهيم، والشريف أبو الحسن، فسل أحدهم سكيناً، وضرب الملك، فما صنع شيئاً ورفسه الملك فدحرجه، ودخل مجلساً وأغلقه، وقتل الآخر الشريف، وشد إبراهيم بسيفه عليهم، ودخل المماليك، وقتلوا الثلاثة، وكانوا باطنية، أظن الأمر العُبدي ندبهم لذلك»<sup>(٢)</sup>.

وكان كثير المطالعة محبًا للجهاد فتح حصوناً ما قدر أبوه عليها، وكان رحيمًا للضعفاء شفيفًا على الفقراء يطعمهم في الشدائـد فيرفق بهم، ويقرب أهل العلم والعقل من نفسه، وساس العرب في بلاده فهابوه وانكفت أطماعهم، وكان له نظر حسن في علم النجوم، وكان حسن الوجه على جانبيه شامة، أشهـل العينين مائلاً في قده إلى الطول، دقيق الساقين<sup>(٣)</sup>.

وكان عنده جماعة من الشعراء قصدهـو ومدحـوه، وخلـدوا مدحـه في دواوينـهم، ومن جملـة شـعرـائه أبو الـصلـت بن عبدـ العـزيـزـ أمـيـةـ بنـ أبيـ الـصلـتـ الشـاعـرـ الـذـيـ عـاشـ فـيـ كـنـفـهـ بـعـدـ أـنـ جـابـ الـبـلـدـانـ، وـلـهـ فـيـ يـحـيـيـ مـدـائـحـ كـثـيرـةـ أـجـادـ فـيـهاـ وـأـحـسـنـ، وـمـنـ جـملـةـ مـاـ قـالـهـ مـنـ مـدـحـهـ قـصـيـدـةـ:

**فارغـبـ بـنـفـسـكـ إـلـاـ عـنـ نـدـىـ فـالـمـجـدـ أـجـمـعـ بـيـنـ الـبـأـسـ**

(١) انظر: التنكـارـ، صـ (٣٩ـ).

(٢) سـيـرـ أـعـلـامـ النـبـلـاءـ (جـ ٤١٩ـ/٤ـ).

(٣) وـقـيـاتـ الـأـعـيـانـ (جـ ٢١٤ـ/٧ـ).

كَدَبْ يَحِيَى الَّذِي أُحْيِتْ  
 مَعْطَى الصَّوَارِمْ وَالْهَيْفْ  
 أَشَمْ أَشْوَسْ مَضْرُوبْ  
 إِذَا بَدَا بِسَرِيرِ الْمَلَكِ مَحْتَبِّيَا  
 إِلَى أَنْ قَالَ:

هَذِي مَوَارِدْ يَحِيَى غَيْرْ  
 حَكْمْ سَيُوفْ فِيمَا أَنْتَ طَالِبَهْ

وَتَوَفَّى الْأَمِيرُ يَحِيَى سَنَةُ ٩٥ هـ مَتَأثِّرًا بِمَرْضٍ أَصَابَهُ بَعْدَ  
 الْاعْتِدَاءِ عَلَيْهِ مِنْ قَبْلِ الْبَاطِنِيِّينَ الَّذِينَ حَاوَلُوا قَتْلَهُ وَلَازَمَهُ  
 الْمَرْضُ إِلَى أَنْ تَوَفَّى<sup>(١)</sup>. وَقَالَ ابْنُ الْأَثِيرِ: كَانَتْ وَفَاتَهُ يَوْمُ عِيدِ  
 الْأَضْحَى فَجَاءَهُ، وَكَانَ عُمْرُهُ اثْنَتَيْنِ وَخَمْسِينَ سَنَةً وَخَمْسَةَ  
 عَشَرَ يَوْمًا، وَكَانَتْ وَلَاهِتُهُ ثَمَانِيَّ سَنَنٍ وَخَمْسَةَ أَشْهُرٍ وَخَمْسَةَ  
 وَعَشْرِينَ يَوْمًا، وَخَلَفَ ثَلَاثِينَ وَلَدًا، فَقَالَ عَبْدُ الْجَبَارِ بْنُ مُحَمَّدِ  
 حَمْدِيِّ الصَّلْقِيِّ يَرْثِيَهُ وَيَهْنِيَ ابْنَهُ عَلَيَّ بِالْمَلَكِ.

فَقَالَ:

مَا أَغْمَدَ الْغَضْبَ إِلَّا جَرَدَ  
 بِمَوْتِ يَحِيَى أُمِيتَ النَّاسُ  
 إِنْ يَبْعَثُوا بِسَرُورٍ مِنْ  
 شِقَّتْ جَيْوَبِ الْمَعَالِيِّ  
 وَقَلَ لَابْنِ تَمِيمٍ حَزَنَ  
 قَامَ الدَّلِيلُ وَيَحِيَى لَا حَيَاةَ

ثالثاً: الْأَمِيرُ عَلَيُّ بْنُ يَحِيَى بْنُ تَمِيمٍ بْنُ الْمَعْزِيِّ:

(١) وَفَيَاتُ الْأَعْيَانِ (ج٦/٢١٥).

(٢) ابْنُ عَذَارِيِّ (ج٦/٣٠٦).

(٣) الْكَاملُ (ج٦/٥٢٤).

ولد يوم ١٥ من صفر سنة ٤٩٩ هـ وولاه والده على صفاقس وتولى الحكم بعد وفاة والده.

وبعد عامين من حكمه جهز علي أسطولاً في البحر وأرسله إلى مدينة قابس وضرب عليها حصاراً، وذكر ابن الأثير السبب في ذلك فقال: «وسبب ذلك أن صاحبها رافع بن مكن الدهماني أنشأ مركباً بساحلها ليحمل التجار في البحر، وكان ذلك آخر أيام الأمير يحيى، فلم يذكر يحيى ذلك، جرياً على عادته في المداراة، فلما ولّي علي الأمر، بعد أبيه، أنسف من ذلك وقال: لا يكون لأحد من أهل إفريقيا أن ينماوني في إجراء المراكب في البحر بالتجار، فلما خاف رافع أن يمنعه علي التجا إلى اللعين رجّار أن ينصره ويعينه على إجراء مركبه في البحر، وأنفذ في الحال أسطولاً إلى قابس، فاجتازوا بالمهدية، فحينئذ تحقق علي اتفاقهم، وكان يكذبه.

فلما جاز أسطول رجّار بالمهدية أخرج علي أسطوله في أثره، فوصل إلى قابس، فلما رأى صاحب أسطول الفرنج المسلمين لم يخرج مركبه، فعاد أسطول الفرنج، وبقي أسطول علي يحصر رافعاً بقابس مصيّقاً عليه، ثم عادوا إلى المهدية»<sup>(١)</sup>.

وبعد ذلك أراد رافع أن يحاصر المهدية وجمع شتات الأعراب وجهز جنوداً وزعم أنه يريد الدخول في طاعة الأمير علي إلا أن الأمير لم تنطل عليه الحيلة وحاربه وكسر شوكة رافع حتى تدخل بعض الأعيان من العرب وغيرهم للصلح بين الطرفين<sup>(٢)</sup>.

وشعر الأمير علي بن يحيى بخورة زعيم صقلية «رجّار» عليه فأصدر أوامره لتجديد الأسطول وإعداد العدة لدحر قوات رجّار البحريّة، وكاتب المرابطين بمراكمش في الاجتماع معهم

(١) الكامل (ج ٦/٥٢٤).  
(٢) المصدر السابق (ج ٦/٥٢٤).

على الدخول إلى صقلية، فكف رجار عن شره<sup>(١)</sup>. وتوفي الأمير علي بن يحيى بن تميم، صاحب إفريقيا، في العشر الأخير من ربيع الآخر، وكانت حروبه وأعماله تدل على همته، ولما توفي ولـيـ الـمـلـكـ بـعـدـ اـبـنـهـ الـحـسـنـ،ـ بـعـهـدـ أـبـيـهـ،ـ وـقـامـ بـأـمـرـ دـوـلـتـهـ صـنـدـلـ الخـصـىـ؛ـ لـأـنـهـ كـانـ عـمـرـهـ حـيـنـذـ اـشـتـقـيـ عـشـرـةـ سـنـةـ لـاـ يـسـتـطـعـ أـنـ يـسـتـقـلـ بـتـبـيـبـ الـمـلـكـ،ـ فـقـامـ صـنـدـلـ بـالـأـمـرـ خـيـرـ قـيـامـ،ـ فـلـمـ تـطـلـ أـيـامـهـ حـتـىـ تـوـفـىـ،ـ فـوـقـ الـخـلـافـ بـيـنـ أـصـحـابـهـ وـقـوـادـهـ،ـ كـلـ مـنـهـمـ يـقـولـ:ـ أـنـاـ مـقـدـمـ عـلـىـ الـجـمـعـ،ـ وـبـيـدـيـ الـحـلـ وـالـعـقـدـ،ـ فـلـمـ يـزـالـواـ كـذـكـ إـلـىـ أـنـ فـوـضـ أـمـوـرـ دـوـلـتـهـ إـلـىـ قـائـدـ مـنـ أـصـحـابـ أـبـيـهـ يـقـالـ لـهـ:ـ أـبـوـ عـزـيزـ مـوـفـقـ،ـ فـصـلـحـتـ الـأـمـوـرـ<sup>(٢)</sup>.

#### رابعاً: الأمير الحسن بن علي بن يحيى بن تميم:

ولد بسوسة سنة ٢٥٥هـ، وتولى بعد وفاة أبيه وجرت في أيامه وقائع وأمور يطول شرحها، وضعف دولته وأصبحت هدفاً للنصارى الحاقدين، ورأوا أن الفرصة حانت لاحتلال مدن جنوب البحر المتوسط وإذلال المسلمين، واستطاع رجار الصقلية احتلال طرابلس وبعدها المهديّة.

وخرج الحسن بن علي من المهديّة وهو يقول: «سلامة المسلمين أحب إلى من الملك والقصر».

واراد الذهاب إلى العبيديين في مصر ثم تناهى عن هذه الفكرة، وراسل ابن عمه زعيم الدولة الحمادية في المغرب الأوسط إلا أن ابن عمه جبسه في إقامة جبرية خوفاً من أن يتصل ب الخليفة الموحدين عبد المؤمن بن علي، واستطاع الحسن ابن علي أن يتصل ب الخليفة الموحدين ودخل تحت سلطانه وعملاً على تحرير أراضي المسلمين والمدن الساحلية من كل وجود للنصارى راضياً بخلافة الموحدين، وتضاربت الأقوال في سنة وفاته إلا أنه بالتأكيد كانت بعد سنة ٥٥٥هـ أثناء ذهابه لعاصمة

(١) الكامل (ج٦/٥٢٤).  
(٢) انظر: موسوعة المغرب العربي (ج٤/٨٢، ٨٣).

الموحدين حيث عاجلته المنية وهو يشد الرحال إليها.

وبسقوط المهدية في قبضة النصارى الحاذقين بقيادة رجاء الصقلي سنة ٥٤٣ هـ انتهت دولة بنى زيري بعد أن دام ملكها على أرض إفريقية والمغرب الأوسط نحو مائة وثمانين عاماً (١٨٠ سنة) منذ زمن مؤسسها الأول بلکين ٣٦٢ هـ إلى الحسن بن علي عام ٤٣٥ هـ. وقبل الدخول في أسباب سقوط الدولة الزيرية خصوصاً والدولة العبيدية عموماً نبين ما حدث لطرابلس الغرب من هجوم شرس غادر من قبل النصارى وما مر من أحداث في تلك الفترة.

**أ- والي طرابلس في زمن الأمير الحسن بن علي الصنهاجي:**

وهو محمد بن خزرون بن خليفة بن ورو.. ولـي طرابلس بعد شاهـ مـلـكـ وـقـرـبـ مـنـ شـيـوخـ بـنـ يـمـنـ مـطـرـوـحـ لـمـاـ لـهـ مـنـ الزـعـامـةـ وـالـرـئـاسـةـ وـالـمـكـانـةـ وـالـنـفـوـذـ فـيـ طـرـابـلـسـ، وـأـسـنـدـ إـلـيـهـمـ رـئـاسـةـ الجـنـدـ وـتـدـبـيرـ الـأـمـوـرـ وـأـصـبـحـ لـاـ يـصـدـرـ إـلـاـ عـنـ رـأـيـهـمـ وـخـلـعـ بـدـ الطـاعـةـ مـنـ الـحـسـنـ بـنـ عـلـيـ، وـأـمـتـنـعـوـاـ عـنـ دـفـعـ الـأـمـوـالـ إـلـيـهـ وـأـعـلـنـوـاـ طـاعـتـهـمـ لـلـعـبـيـدـيـنـ فـيـ مـصـرـ.

**ب- رجـارـ يـهـاجـمـ طـرـابـلـسـ:**

وفي سنة ٥٣٧ هـ هاجـمـ رـجـارـ طـرـابـلـسـ وـحـاـصـرـهـ بـأـسـطـوـلـهـ وـنـقـبـوـاـ أـسـوـارـ الـمـدـيـنـةـ، فـدـافـعـ أـهـلـهـاـ عـنـهـ دـفـاعـاـ مـسـتـمـيـتـاـ وـاـسـتـنـجـدـوـاـ بـسـكـانـ الـضـواـحـيـ منـ الـعـرـبـ وـغـيـرـهـمـ فـأـنـجـدـوـهـمـ، وـلـمـ يـتـمـكـنـ رـجـارـ مـنـ دـهـوـلـ الـمـدـيـنـةـ فـرـجـعـ إـلـىـ صـقـلـيـةـ خـائـبـاـ، وـغـنـمـ الـطـرـابـلـسـيـوـنـ مـنـهـ بـعـضـ الـأـسـلـحـةـ، وـبـقـىـ اـبـنـ خـزـرـوـنـ مـسـتـقـلـاـ بـطـرـابـلـسـ يـدـيرـ وـيـرـتـبـ وـيـنـظـمـ شـوـؤـنـهـاـ وـيـدـيـنـ بـالـطـاعـةـ لـلـعـبـيـدـيـنـ فـيـ مـصـرـ<sup>(١)</sup>.

**ج- المـجـاـعـةـ فـيـ طـرـابـلـسـ:**

(١) تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٣٠٥).

في سنة ٤٥٥ هـ تعرضت طرابلس لمجاعة كبيرة فاضطر بعض السكان إلى ترك البلاد والجلاء عنها، وكان محمد بن خزرون عنيقاً شديداً على سكان البلاد قاسياً في حكمه، ضيق الناس في معيشتهم فضاقوا به ذرعاً وهو لا يزداد إلا تعسفاً.

وكان بنو مطروح في مقدمة وجهاء طرابلس ومن زعمائها وكانتوا معينين لمحمد بن خزرون، ولكنهم نقموا عليه أعماله وحاولوا أن يخففوا من وطأته فجمعوا الناس وخرجوا عليه وأبعدوه هو وشيعته من المدينة. وكان رجاء حاكم صقلية يتبع هذا التنازع، فاستغل الظروف، واستفاد من وقوع كارثة المجاعة وشورة السكان على ابن خزرون وطرده من المدينة، فأراد الانتقام لهزيمته الأولى فأرسل جيوشه وأساطيله وهاجم بهم طرابلس فدخلها بدون مقاومة واحتلها بدون متابع عام ٤١٥ هـ.

وبانتهاء محمد بن خزرون انتهى حكم بنى خزرون في طرابلس.

وأصبح قائد أسطول رجاء «جريجي بن ميخائيل الأنطاكي» الذي تعلم في الشام، ورافق تميم بن المعز حاكماً على طرابلس وطلب منهم الأمان فأمنهم، وشرط لهم ألا يلزمهم بما يخالف دينهم.

وهذه هي المرة الأولى التي يستولي فيها النصارى الحاذدون على طرابلس، أما المحاولة التي كانت سنة ٣٥٧ هـ فلم يستطعوا الاستيلاء عليها<sup>(١)</sup>.

وحاول رجاء أن يسيطر على أهل طرابلس بأهلها فأسند لهم رجاء ولاية طرابلس، وعيّن يوسف بن زيري قاضياً، وكنيته أبو الحجاج، وحكم رافع بن مطروح اثنتي عشرة سنة وهو يدين لرجاء بالطاعة.

(١) تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٣٠٧).

وفي تصوري أن رضاه بالعمل تحت راية النصارى مضطراً إليها أضطراراً خارجاً عن إرادته، واجتهد الشيخ في تقليل المضار ودفع عن المسلمين ما أمكنه من ضرر مع انقياده لرجار في صقلية.

ولما هلك رجار سنة ٤٨٥ هـ بعد أن ملك ما بين المهدية وطرابلس ما عدا قابس خلفه في الحكم ابنه غاليم وسمى نفسه رجار الثاني، فقويت شوكته في الشمال الإفريقي، ودخلت قابس في طاعته، وكان شديد الوطأة على المسلمين، فملوا حكمه، وسُئمت نفوسهم تحت حكمه، وتشجعوا مع ظهور دعوة الموحدين في إفريقيا وقربهم من المهدية.

وبدأت الثورة المسلحة ضد غاليم في صفاقس، وانتشرت في البلاد الساحلية، ووصلت إلى نواحي طرابلس، وقد خاف غاليم أن يتصل الطرابليون بالثورة فأحدث فتناً بين الأهالي لتشهيم عن التفكير في الثورة، وعن الاتصال بالموحدين وطلب من أهالي طرابلس أن يشتموا الموحدين، فامتنع أهل طرابلس ولجأوا إلى القاضي أبي الحجاج، وكلفوه بأن يفهم غاليم بأن طلبه هذا يخالف الدين وتمكن القاضي من إقناعه بإعفائهم من طعن الموحدين وشتمهم.

ودفعت معاملة غاليم للطرابليين للثورة ضده بسبب ظلمه وتعسفة، فقد رافع ابن مطروح الثورة ضده وتحررت طرابلس عام ٥٥٣ هـ من حكم النصارى، وأصبح رافع بن مطروح حاكماً على طرابلس لما له من جاه ومكانة عند أهل طرابلس، ومع امتداد دعوة الموحدين في الشمال الإفريقي دخلت طرابلس في طاعة عبد المؤمن بن علي زعيم الموحدين، وكان ذلك في سنة ٥٥٥ هـ<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) تاريخ الفتح العربي في ليبيا، ص (٣٠٧).

+

الدولة الفاطمية

+

١٢٤

+

+

## المبحث السادس

### أسباب سقوط الدولة الزيرية في الشمال الإفريقي

- ١- عجز الدولة الزيرية عن توحيد الشمال الإفريقي كله، لظهور بعض القبائل المناهضة للصنهاجيين مثل قبائل زناتة التي تحالفت مع الدولة الأموية في الأندلس.
- ٢- الانقسام الداخلي الذي حدث للعائلة الزيرية وترتب على ذلك ظهور الدولة الحمادية في المغرب الأوسط.
- ٣- الصراعسلح الذي استمر عشرات السنين بين الصنهاجيين والزناتيين والكتاميين مما أضعف الدولة أمام التحديات الخارجية.
- ٤- المكر الباطني بالدولة الزيرية وتمثل ذلك في محاولة اغتيال سلاطينهم وإرسال قبائلبني هلال وبني سليم للانتقام من المعز بن باديس سلطان الدولة الزيرية في زمانه.
- ٥- انفصال بعض المدن عن عاصمة الدولة الزيرية بسبب الزحف العربي المدعوم بالحقد الباطني ومحاولات سلاطين الدولة الزيرية إرجاع هذه المدن المنفصلة مما كلف الدولة الزيرية جهداً ووقتاً ودماءً وأرواحاً من أجل إرجاع تونس وتخليصها منبني خراسان وصفاقس، وتخليصها من البراغوطي وفاس وتخليصها من بن جامع.
- ٦- الغزو الصليبي القادم من وراء البحر الأبيض المتوسط، وصراع الدولة الزيرية مع جحافل الغزو الوحشية القادمة من أوروبا، بدأ ذلك الغزو النصراني الحاقد بعد أن استولت قوات النورمان على جزيرة صقلية ٤٨٤هـ فاحتلوا جزيرة جربة عام ٥٢٩هـ، وبسطوا سلطانهم على طرابلس عام ٥٣٧هـ، ثم عادوا واحتلوها عام ٤٥٥هـ، وزحفوا على فاس ٤٥٤هـ، وأنهكت الصراعات الداخلية التي حدثت بين العرب وزناتة وبني حماد

قوة الدولة الزيرية مما جعل الحملات الصليبية تستسهل مهمتها في القضاء على الدولة الصنهاجية الزيرية، وتم لها ذلك بسقوط المهدية عام ٤٥٣ هـ.

**٧- هجرة العلماء والفقهاء من القيروان والمهدية إلى المغرب الأقصى.**

**٨- تعرضت التجارة والصناعة والزراعة لهزات عنيفة نتيجة الأضطرابات والصراعات الداخلية مما جعل الناس تهاجر إلى الأندلس وصقلية والمشرق الإسلامي.**

\* \* \*

### حكام بنى زيري في القيروان والمهدية:

١- بلکین بن زيري بن مناد بن منقوش الصنهاجي ٣٦٢ هـ ، ٩٧٣ مـ .

٢- المنصور بن بلکین بن زيري ٣٧٤ - ٩٨٤ هـ ، ٩٩٦ مـ .

٣- باديس بن المنصور بن بلکین ٣٨٦ - ٤٠٦ هـ ، ٩٩٦ مـ .

٤- المعز بن باديس بن منصور ٤٠٦ - ٤٥٣ هـ ، ١٠١٥ مـ .

٥- تميم بن المعز بن باديس ٤٥٣ - ٤٥١ هـ ، ١٠٦٢ مـ .

٦- يحيى بن تميم بن المعز بن باديس ٥٠١ - ٥٠٩ هـ ، ١١٠٧ مـ .

٧- علي بن يحيى بن تميم ٥٠٩ - ٥١٥ هـ ، ١١١٦ مـ .

٨- الحسن بن علي بن يحيى ٥١٥-٥٥٤٣ هـ ، ١١٢١ م. ١١٤٨ م.

\* \* \*



**\$ +**



## المبحث الأول

### من أسباب سقوط الدولة العبيدية

### واندحار المد الباطني والتغلل النصراني الصليبي

- ١- مقاومة المغاربة الباسلة للمد العبيدي الباطني بقيادة العلماء والفقهاء والمحاذين، مما جعل زعماء الدولة العبيدية يقررون نقل ملوكهم وزعامتهم إلى مصر.
- ٢- ظهور القائد الإسلامي الغربي البربرى المعز بن باديس الذى أعلن انفصاله السياسى والعسكرى والعقدى عن الدولة العبيدية في مصر.
- ٣- صراع الدولة العبيدية مع القرامطة في الشام من أجل الأطماع الدنيوية الأرضية.
- ٤- استعانة العبيديين بالنصارى الأوروبيين لوقف ضد تقدم السلاجقة في بلاد الشام، ثم غدر النصارى بالعبيديين بعد مجيئهم وخذلائهم للدولة العبيدية في مصر.
- ٥- رفض المصريين للمذهب العبيدي الباطني والعمل الجاد من قبل العلماء والفقهاء وأبناء الشعب المصري في خار الدولة العبيدية الباطنية.
- ٦- رجوع الدولة العباسية إلى التمسك بالكتاب والسنّة والدعوة إليها، وكانت من أوائل بدايات الرجوع ما قام به الخليفة القادر بالله عام ٤٠٨هـ حيث استتاب فقهاء المعتزلة فأظهروا الرجوع وتبّرؤوا من الاعتزال والرفض والمقالات المخالفة للإسلام<sup>(١)</sup>.

وامتثل السلطان محمود بن سبكتكين أمر أمير المؤمنين في ذلك، واستن بنته في عقوبة المعتزلة والرافضة والإسماعيلية، وأبعد جميع طوائف أهل البدع ونفاهم عن ديارهم كما أحرق كتب

(١) الكامل (ج ٣٠٥/٩).

الفالسفة<sup>(١)</sup>. وحسر المجاهد محمود الغزنوي المد الباطني الرافضي الإماماعيلي في بلاد الهند وبلاط أفغانستان.

قال فيه ابن كثير في ترجمته: «الملك الكبير، المجاهد الغاري أبو القاسم صاحب بلاد غزنة وما والاها، فتح فتوحات كثيرة في بلاد الهند، لم يتفرق لغيره من الملوك لا قبله ولا بعده، وغنم مغانم كثيرة، وكان مع هذا في غاية الديانة وكرامة المعاصي وأهلهما، كان يحب العلماء والمحدثين، ويحب أهل الخير والدين»<sup>(٢)</sup>.

وعندما حاول العباديون في مصر إغراطه بالهدايا كي يقيم الدعاية لهم في بلاده، أحرق كتبهم وهداياهم<sup>(٣)</sup>، وقتل التاهرتي «مندوبيهم للدعوة، وأهدي بغلته إلى القاضي أبي منصور محمد الأزدي، وقال: كان يركبها رأس الملحدين فليركبها رأس الموحدين»<sup>(٤)</sup>. واستطاع هذا الملك السنوي الميمون أن يكسر شوكة الإماماعيلية والمبتدعة في بلاده، فجزاه الله خيراً. وتوفي هذا الملك المجاهد عام ٤٢١هـ، واستمرت دولته في غزنة فترة طويلة، وكان حفيده مثلك في سيرته الميمونة، واستمر الغزنويون يحكمون الهند بمذهب أهل السنة إلى القرن الثالث عشر الهجري حين تحكم الإنجليز ونقلوا السلطة إلى الهنداكه بعد رحيلهم<sup>(٥)</sup>.

٧- ظهر السلجقة السنيون في بلاد خراسان وامتد نفوذهم إلى عاصمة الخلافة، واستطاعوا أن يقضوا على البوبيهيين عام ٤٤٨هـ، وبذلك سقطت دولة البوبيهيين الشيعية، وقضى السلجقة على فتنة البساسيري الشرير، وفي عام ٤٤٨هـ أزيل ما كان على أبواب المساجد من سب الصحابة، وأمر رئيس الرؤساء بقتل شيخ الروافض أبي عبد الله الجلال لغلوه في

(١) البداية والنهاية (ج ١٢/٢٨-٣٢).

(٢) البداية والنهاية (ج ١٢/٢٨-٣٢).

(٣) البداية والنهاية (ج ١٢، ٣٢/٤٣)، وأيعد التاريخ نفسه؟ ص (٦٦)، والروضتين ص (٣١).

(٤)، (٥) أيعد التاريخ نفسه؟ ص (٦٦).

الرفض<sup>(١)</sup>.

وفي عهد ألب أرسلان زعيم السلاجقة عاد للأمة عزها المفقود، ورجعت لهم الانتصارات الكبيرة على النصاري، وعمل ألب أرسلان على تخلص حلب وديار الشام من الهيمنة العبيدية وإرجاعها للخلافة العباسية، وفي عام ٤٦٢ هـ رجعت مكة إلى السيادة العباسية، وانخلعت من التبعية العبيدية، وأعطى السلطان ألب أرسلان لمحمد بن أبي هاشم حاكم مكة ثلثين ألف دينار<sup>(٢)</sup>.

وفي زمن وزارة نظام الملك «الحسن بن علي» اهتمت الدولة السلجوقية بتوسيع الأمور القيادية في الدولة لقراط وأمراء الذين فيهم خلق ودين وشجاعة، ونشروا علوم أهل السنة، قال المؤرخ أبو شامة: «فَلَمَّا مَلَكَ السُّلْجُوقِيَّةَ جَدَدُوا مِنْ هِيَبَةِ الْخِلَافَةِ مَا كَانَ قَدْ دَرَسَ لَاسِيَّمَا فِي وِزَارَةِ نَظَامِ الْمُلْكِ، فَإِنَّهُ أَعْدَادَ النَّامُوسِ وَالْهِيَبَةِ إِلَى أَحْسَنِ حَالَاتِهَا»<sup>(٣)</sup>.

وهذا الوزير الصالح «نظام الملك» «الحسن بن علي» هو الذي شجع بناء المدارس للطلبة، ففي عام ٤٥٩ هـ فرغ من عمارة المدرسة النظامية في بغداد، وأسس المدارس في نيسابور وغيرها من البلدان، وقد سرى هذا الاتجاه في بناء المدارس السنوية إلى مصر، وهي تحت التفود العبيدي الباطني «فَقَدْ أَنْشَأَ أَبُو الْحَسْنِ عَلَيَّ بْنَ السَّلَارِ وَزَيْرَ الظَّافِرِ سَنَةَ ٤٥٤ هـ» مدرسة وجعل رياستها للحافظ السلفي، وكانت المدرسة الوحيدة للشافعية في الإسكندرية، كما أنشئت المدرسة العوفية ٤٥٣ هـ وعلى رأسها الفقيه المالكي ابن الطاهر بن عوف، ومن أغراض هاتين المدرستين الوقوف في وجه المذهب الشيعي والدعوة للمذهب السنوي<sup>(٤)</sup>.

قال المؤرخ أبو شامة عن نظام الملك: «كان عالماً فقيهاً ديناً

(١) البداية والنهاية (ج ٤٣/١٢).

(٢) أبى عيد التأريخ نفسه؟ ص (٦٨).

(٣) الروضتين في أخبار الدولتين (٣١).

(٤) أبى عيد التأريخ نفسه؟ ص (٦٩).

خيراً متواضعاً عادلاً، يحب أهل الدين، وأما صدقاته وأوقافه فلا حد لها، ومدارسه في العالم مشهورة لم يخل بلد منها، حتى جزيرة ابن عمرو التي هي زاوية من الأرضبني فيها مدرسة كبيرة حسنة، وكان يحافظ على أوقات الصلوات محافظة لا يتقدمه فيها المترغبون للعبادة»<sup>(١)</sup> قتل رحمة الله- بيد الغدر والخيانة الباطنية قرب نهاوند في اليوم العاشر من رمضان عام ٤٨٥هـ<sup>(٢)</sup>.

**٨- نشط علماء المدرسة الشافعية وعلى رأسهم الإمام الجويني أبو المعالي إمام الحرمين الذي اهتم بمشاكل عصره وكتب كتابه المعروف «غياث الأمم في التياث الظلم» في السياسة الشرعية التي تبحث في مشكلات المسلمين الواقعية، ومن تلاميذ الإمام الجويني النابغين: أبو حامد الغزالى والكيا الهراسى، وقد ألف الغزالى كتابه «إحياء علوم الدين» وفي نيته أن هذا من أسباب إصلاح أحوال المسلمين، ولكن يؤخذ على الكتاب حشوه بالأحاديث الضعيفة والموضوعة، والقصص غير المعقولة من شطحات الصوفية، والكلام الفاسد من الفلاسفة، ومع ذلك ففي كتابه نظرات إصلاحية من خلال إصلاح النوايا والقلوب، وكانت بحوث الغزالى في النفوس البشرية عميقه أثرت تأثيراً كبيراً في واقع المسلمين<sup>(٣)</sup>.**

وكان قبل الإمام الجويني الإمام الماوردي الذي حاول أن يمهد الطريق لإمام الحرمين فكتب (الأحكام السلطانية) لمعالجة مشكلة الحكم وكتب (أدب الدنيا والدين) لمعالجة مشكلة دقة في حياة المسلمين وهي: كيف تجمع بين الدين والدنيا في توازن شرعي؟.

إن علماء المدرسة الشافعية السنوية من أمثال أبي إسحاق الشيرازي وتلاميذهم ساهموا في اندحار الرفض والمذاهب

(١) الروضتين في أخبار الدولتين (ج ١/٥٥).

(٢) البداية والنهاية (ج ١٢/٥٠).

(٣) أيعيد التاريخ نفسه؟ ص (٧٠-٧٣).

الباطنية<sup>(١)</sup>

٩- ظهور العلماء العاملين المخلصين المنتسبين للمدرسة الحنبلية في مدارس بغداد الذين تربى علماء الأمة، وطلاب العلم على أيديهم كالشيخ أبي الوفاء بن عقيل، والشيخ أبي الفرج بن الجوزي الإمام الحافظ الواعظ، وكان لهم تأثير في رجوع الناس إلى الدين على أصول سنية، وكان لمدرسة أبي سعيد المخرمي الحنبلية دور بارز في تعليم الأمة وتربيتها وخصوصاً بعد أن تولى أمرها العالم الرباني عبد القادر الجيلاني، فكان كبار علماء بلاد الشام يرحلون إلى بغداد لدراسة الفقه الحنبلية، ولللاتصال بهذه المدرسة التربوية الفقهية العقدية، ومن تربوا في هذه المدرسة الحافظ عبد الغني المقدسي الذي دخل بغداد سنة ٥٥٦هـ مع الموفق ابن قدامة وأكرمهم الشيخ عبد القادر الجيلاني غاية الإكرام<sup>(٢)</sup>.

وهو لاء المقادسة أبو عمر وأخوه الموفق، وابن خالهم عبد الغني والشيخ العماد كانوا لا ينقطعون عن غزارة يخرج فيها الملك الناصر صلاح الدين إلى بلاد الإفرنج، وقد حضروا معه فتح القدس<sup>(٣)</sup>، وكان لهؤلاء العلماء تأثير عظيم في نفوس المسلمين ودفعهم نحو الجهاد والاستشهاد في سبيل العقيدة ومحاربة العقائد الباطنية الإلحادية العبيدية الإسماعيلية وكشف مخططاتهم وأساليبهم الماكرة.

وكان الواعظ الفقيه الحنبلية الدمشقي علي بن إبراهيم بن نجا من تلاميذ المدرسة الحنبلية في بغداد، وانضم إلى صلاح الدين، وأصبحت له حظوة عنده، وهو الذي ساعد صلاح الدين في كشف مؤامرة عبيدية انتقامية للقضاء على أهل السنة في مصر وإرجاع الدولة العبيدية<sup>(٤)</sup>.

(١) المصدر السابق.

(٢) أيعيد التاريخ نفسه؟ ص (٧٠ - ٧٣).

(٣)، (٤) المصدر السابق.

وفرح الناس ببلاد الشام بعودة السنة، قال أبو المظفر الجوزي: «كان الشيخ العمامي يحضر مجلسي دائمًا ويقول صلاح الدين: يوسف فتح الساحل، وأظهر الإسلام وأنت يوسف أحييت السنة بالشام»<sup>(١)</sup>.

وكان العمامي المقدسي -رحمه الله- يجلس من الفجر إلى بعد العشاء يعلم الناس القرآن والأحكام ويشرح لهم الإسلام، لقد ساهمت مدرسة الحنابلة السنوية في محاربة الجهل، ودحر الرفض، وإحياء السنة، وإذكاء جذوة الجهاد في نفوس المسلمين.

**١٠- الحملات المتابعة التي قام بها حكام السلجوقية لاقتلاع جذور الباطنية، وإليك ما قام به هؤلاء الأمراء من خدمة جليلة للعالم الإسلامي.**

**ففي سنة ٤٣٦ هـ** قام سلطان بلاد ما وراء النهر بغرافان بحملة مباركة للقضاء على طائفة الإسماعيلية، وبدأ بالقضاء على من دخل بلاده من دعاة العبيديين الذين أرسلتهم الخلافة العبيدية في مصر، فقتلهم كلهم وكتب إلى سائر البلاد بقتل من فيها، وسلمت تلك البلاد منهم<sup>(٢)</sup> بقتل الباطنية، فقام أهل أصبهان بقتل من عندهم يقودهم في ذلك الفقيه الشافعي السنوي مسعود بن محمد الخجandi.

**وفي سنة ٥٠٠ هـ** قتل السلطان محمد بن ملكشاه السلجوقي مقتلة عظيمة منهم، وأجلهم عن قلعة أصبهان بعد حصارها وبعد مخادعة ومخاتلة منهم، وقتل صاحبها ابن غطاش<sup>(٣)</sup>.

**وفي سنة ٥٢٣ هـ** حاول الإسماعيلية تسلیم دمشق للصلابيين مقابل أن يسلّمهم الصلابيون مدينة صور واكتشف أمير دمشق هذه المؤامرة الشنيعة «بوري بن طفتکین»، فقتل متولى الإسماعيلية المزوقاني ونادى في البلد بقتل الباطنية؛ فقتل منهم

(١) سير أعلام النبلاء (ج ٢٢/٥٠).  
(٢) ليغد التاريخ نفسه؟ ص (٧٤، ٧٥).  
(٣) الكامل (ج ١٠/٤٣٠).

ستة آلاف وكان ذلك في شهر رمضان<sup>(١)</sup>.  
 وفي حوادث سنة ٥١١ هـ قال ابن الأثير: علم السلطان محمد «السلجوقي» أن مصالح العباد والبلاد منوطه بمحو آثارهم وإخراج ديارهم وملك حصونهم وقلاعهم، وكان في أيامه المقدم عليهم والقيم بأمرهم الحسن بن الصباح الرازى صاحب قلعة «الموت» وكانت أيامه قد طالت، فقد ملك القلعة ما يقارب سنتين وعشرين سنة، وكان المجاورون له في أقرب صورة من كثرة غزاته لهم وقتلهم رجالهم، فسير السلطان له العساكر بقيادة أنوشتكين، فملك عدة قلاع منهم، ثم سار إلى قلعة «الموت» وحاصرهم أشهراً وهم يراوغون لأخذ الأمان وترك القلعة، واستمر هذا القائد في حصارهم، ثم جاء الخبر بوفاة السلطان محمد فتفرق عنه العساكر ولم تفتح القلعة<sup>(٢)</sup>. وفي عهد السلطان سنجر (٥٢١ هـ) أوقع بالباطنية في «قلعة الموت» وقتل منهم خلفاً كثيراً.

إن محو آثار هؤلاء المجرمين أثخن الدولة العبيدية وساهم في إضعاف المد الباطني في العالم الإسلامي وانحساره.

إن أعمال السلاغقة في تتبع آثار الباطنية لا يستطيع أحد أن يجزيهم عن أعمالهم الجليلة التي خدمت الأمة الإسلامية إلا الكريم المنان الرزاق الفتاح الغفور الرحيم.

**١١- ظهور أمراء ربانيين أصحاب ديانة وتقوى ودرایة بالحروب وحب للشهادة، وأخص بالذكر الأمير الرباني القائد الميداني الذي بدأ بجهاد الصليبيين وأعاد الثقة إلى نفوس المسلمين، ووحد مدن الجزيرة والموصل، وبدأ في الزحف على النصارى ينتزع منهم ما أخذوا من الحصون والمدن بقوة الإيمان ومضي الفارس «الأمير عماد الدين زنكي» الذي استطاع تخلص حلب من يد النصارى في عام ٥٢٢ هـ، وفي سنة ٥٣٢ هـ جاء الروم**

(١) محمد كرد علي، خطط الشام (ج ٢/٣) نقلًا عن كتاب: أيعيد التاريخ نفسه؟  
 (٢) أيعيد التاريخ نفسه؟ ص (٧٥-٨١).

بجيش عظيم ومعهم الفرنجة فتحالف عماد الدين زنكي مع سلطان ابن منقذ الكناني حتى ردوا النصارى على أعقابهم خاسرين.

وفي سنة ٥٣٤هـ جهز زنكي حملاته على الإفرنج، وصبر المسلمون صبراً لم يسمع بمثله إلا ما يحكى عن ليلة الهدير «القادسية» ونصر الله المسلمين و Herb ملوك الإفرنج.

وكان من أعظم أعماله فتح «الرها» في سنة ٥٣٩هـ، وعادت هذه المدينة إلى حكم الإسلام وهي من أشرف المدن عند النصارى، وسقطت بعدها الحصون القريبة وأخلى ديار الجزيرة من حكم الفرنج وشرهم.

ولم يستطع زنكي إتمام هذه المرحلة، فقد قتل وهو يحاصر قلعة «جعبر» التي تقع على نهر الفرات في إقليم الجزيرة، وكان رحمة الله من خيار الملوك وأحسنهم سيرة، وكان شجاعاً مقداماً حازماً مدحته الشعراة في أعماله، وتوفي عام ٥٤١هـ مقتولاً.

ومما مدحه من الشعراة في أعماله ما قام به الأمير زنكي في رد ملك الروم عندما زحف على شيزر حيث قال المسلم بن خضر بن قسيم الحموي في قصيدة أولها:

بِعَزْمِكَ أَيُّهَا الْمَلَكُ الْعَظِيمُ  
تَذَلُّكَ الصَّعَابُ وَتَسْتَقِيمُ  
وَمِنْهَا:

تبين أنه الملك الرحيم  
كأن الجحفل الليل البهيم  
ودان لخطبه الخطب العظيم  
تيقن أن ذلك لا يدوم  
فأحرب لا يسير ولا يقيم  
توفد هو شيطان رجم

ألم تر أن كلب الروم لما  
فجاء يطبق الفلوات خيلاً  
وقد نزل الزمان على  
فخين رميته بك في  
وأبصر في المفاضة منك  
كأنك في العجاج شهاباً

أراد بقاء مُهجمة فولى وليس سوى الحمام له حميم

\* \* \*

## المبحث الثاني

### نور الدين محمود

تولى أمور الدولة الزنكية بعد وفاة عماد الدين زنكي ابنه نور الدين، الذي نشأ مع والده في العراق ثم الموصل وببلاد الشام. وبعد وفاة والده قام مقامه وأظهر السنة في حلب وغير البدعة وقمع الرافضة، وبني المدارس وأوقف الأوقاف، وأظهر العدل، وكان كثير المطالعة للكتب الدينية متبعاً للآثار النبوية، مواطباً على الصلوات في الجماعات، عاكفاً على تلاوة القرآن، عفيف البطن والفرج، مقتصداً في الإنفاق، متحرياً في المطاعم والملابس، لم تسمع منه كلمة فحش<sup>(١)</sup>، قال عنه ابن الأثير: «طالعت تواريخ الملوك المتقدمين قبل الإسلام وبعده إلى يومنا هذا فلم أر بعد الخلفاء الراشدين وعمر بن عبد العزيز أحسن سيرة منه»<sup>(٢)</sup>.

ومن زهده وتقواه أنه كان لا يأكل ولا يلبس إلا من ملك كان له اشتراكه من سهمه من الغيمة، ومن الأموال المرصدة لمصالح المسلمين، وقد شكت إليه زوجته الضائقه وزيادة النفقة فاحمر وجهه وقال: «من أين أعطيها ما يكفيها، والله لا أخوض نار جهنم في هواها، ثم قال: لي بمدينة حمص ثلاثة دكاكين ملكاً، قد وهبتها إليها فلتأخذها»<sup>(٣)</sup>.

**وقال ابن الأثير:** «وكان يصلي كثيراً من الليل ويدعو ويستغفر ولا يزال كذلك إلى أن يركب».

**جمع الشجاعة والخشوع ما أحسن المحراب في**

وكان عارفاً بالفقه على مذهب أبي حنيفة، وليس عنده تعصب، بل الإنفاق سجيته في كل شيء، وعلى الحقيقة فهو

(١) الروضتين في أخبار الدولتين (ج ٥/١).  
(٢)، (٣)، (٤) الكامل (ج ٢٤٢/٧).

الذي جدد للملوك اتباع سنة العدل والإنصاف، وترك المحرمات من المأكل والمشرب والملبس، فإنهم كانوا قبل ذلك كالجاهلية همة أحدهم بطنه وفرجه، لا يعرف معروفاً ولا ينكر منكراً، وأما عدله فإنه كان أحسن الملوك سيرة، فلم يترك في بلاده ضريبة ولا مكساً ولا غشاً، بل منعها رحمة الله جميعاً في بلاد الشام والجزيرة ومصر<sup>(١)</sup>.

ومن عدله أنه بني داراً للعدل، وكان سبب بنائها أن أمراءه وقادات جيشه تعدوا على من يجاورهم، فكثرت الشكاوى إلى القاضي كمال الدين، فأنصف بعضهم ولم يتجرأ على القائد أسد الدين شيركوه، فلما سمع نور الدين بذلك بني هذه الدار وأحس أسد الدين بهذا فقال لنوابه: «والله لئن أحضرت إلى دار العدل بسبب أحدكم لأصلبته، فامضوا إلى كل من بينكم وبينه منازعة فأرضوه وافقوا الحال معه، فقالوا: إذا فعلنا هذا فإن الناس يشطون في الطلب، فقال: خروج أملاكي عن يدي أسهل على من أن يراني نور الدين بعين ظالم، وكان نور الدين يجلس في هذه الدار يومين في الأسبوع، فلما علم ما حصل مع أسد الدين شيركوه سجد لله شكرأ.

وكان فعاله في بلاد الإسلام من المصالح كثيرة، فقد بني أسوار مدن الشام جميعها وأحکم بناءها، وبنى المدارس بحلب وحماء ودمشق، وكان أهل الدين عنده في أعلى محل. وكان أمراؤه يحسدونهم على ذلك، فقد ذكر أحد الأمراء الشيخ قطب الدين النيسابوري أمام نور الدين فقال له السلطان: يا هذا، الذي تتكلم عليه له حسنة تغفر كل زلة وهي العلم والدين، وأما أنت وأصحابك ففيكم أضعاف ما ذكرت، وليس لكم حسنة تغفرها، وأنا أحمل سيئاتكم مع عدم حسناتكم، أفلأ أحمل سيئة هذا - إن صحت - مع وجود حسناته، على أنني والله لا أصدقك فيما تقول، وإن عدت وذكرته بسوء لأؤدبنك»<sup>(٢)</sup>.

(١) انظر: الروضتين (ج ٦/١) (ج ١/٩، ٨).

(٢) المصدر السابق ص (ج ١/٩).

ومن عفته وتقواه أن ما كان يُهدى إليه من هدايا الملوك لا يتصرف في شيء منه لا قليل ولا كثير، بل يخرجه إلى مجلس القاضي، ويحصل ثمنه ويصرفه في عمارة المساجد المهجورة<sup>(١)</sup>. وكان نور الدين -رحمه الله- يتقبل النقد بصدر رحب مهما بلغت شدته، ومن ذلك ما فعله الواقع أبو عثمان المنتخب بن أبي محمد الواسطي -كان من صالح زمانه- تناول نقداً للدولة الزنكية في أخذها الضرائب والمكوس في حضور نور الدين نفسه، فحضره وخوفه مما هو فيه، وقال لنور الدين هذه القصيدة:

مُثُلُّ وقوفك أَيْهَا الْمَغْرُور  
إِنْ قِيلَ نُورُ الدِّينِ رَحْتَ  
أَنْهَيْتَ عَنْ شَرْبِ الْخَمْرَ  
عَطَلْتَ كَاسَاتَ الْمَدَامِ تَعْقِفَا  
مَاذَا تَقُولُ إِذَا نَقْلَتِ إِلَى  
مَاذَا تَقُولُ إِذَا وَقْتَ بِمَوْقِفِ  
وَتَعْلَقْتَ فِيْكَ الْخَصُومُ وَأَنْتَ  
وَتَفَرَّقْتَ عَنْكَ الْجُنُودُ وَأَنْتَ  
وَوَدَدْتَ أَنْكَ مَا وَلَيْتَ وَلَيْلَةَ  
وَبَقِيْتَ بَعْدَ الْعَزْ رَهْنَ حُفِيرَةَ  
وَحَسِرْتَ عَرِيَّاً حَزِينَّا بَاكِيَّا  
أَرْضَيْتَ أَنْ تَحْيَا وَقْلَبَكَ  
أَرْضَيْتَ أَنْ يَحْظَى سَوَاكَ  
مَهْدَ لِنَفْسِكَ حَجَةَ تَنْجُو بِهَا

فَلَمَّا سَمِعَ نُورُ الدِّينِ هَذِهِ الْأَبْيَاتِ بَكَى بَكَاءً شَدِيداً، وَأَمْرَ  
بِوَضْعِ الْمَكْوَسِ وَالْضَّرَابِ فِي سَائِرِ الْبَلَادِ<sup>(٢)</sup>. وَكَتَبَ إِلَى النَّاسِ

(١) أَيْمَدَ التَّارِيخَ نَفْسَهُ؟ ص (٨٣).  
(٢) انظر: البداية والنهاية (ج ٢/٣٠).

ليكون منهم في حل مما كان أخذ منهم، ويقول لهم: إنما صرف ذلك في قتال أعدائكم من الكفارة والذب عن بلادكم ونسائكم وأولادكم. وكتب بذلك إلى سائر ممالكه وبلدان سلطانه، وأمر الوعاظ أن يستحلوا له من التجار، وكان يقول في سجوده: اللهم ارحم المكاس العشار الظالم محمود الكلب<sup>(١)</sup>. وكان -رحمه الله- يحارب روح التزلف والنفاق للمسؤولين، فمن ذلك أنه منع خطباء المساجد الذين يبالغون في الدعاء له ويصفونه بالعبارات الرنانة التي تعودوا أن يتقربوا بها إلى قلوب السلاطين، فطلب إلى خالد بن محمد بن نصر القيسراني أن يوقف ذلك، وأن يكتب له صيغة دعاء بسيط تطابق الواقع بأحواله وأفعاله، فكتب له الصيغة التالية:

«اللهم أصلح عبده الفقير إلى رحمتك، الخاضع لهبتك، المعتصم بقوتك، المجاهد في سبيلك، المرابط لأعداء دينك: أبا القاسم محمود بن زنكي بن آق سنقر ناصر أمير المؤمنين».

فقرأ نور الدين نسخة الدعاء وعلق عليها العبارة التالية:

«مقصودي إلا يكذب على المنبر، أنا بخلاف كل ما يقال أأفرح بما لا أعمل؟! قلة عقل عظيم، الذي كتبت هو جيد اكتب به نسخاً حتى نسيره إلى جميع البلاد» ثم أضاف: «ثم يبدأ بالدعاء: اللهم أرِه الحق حَقّاً، اللهم اسعده، اللهم انصره، اللهم فقهه... من هذا الجنس»<sup>(٢)</sup>.

وعندما طلب من نور الدين أن يسمح للأمراء أن يعملا بنوع من السياسة؛ لأن المفسدين وقطع الطرق قد كثروا ويحتاج إلى نوع من السياسة، ومثل هذا لا يجيء إلا بقتل وصلب وضرب، وإذا أخذ مال إنسان في البرية من يجيء ليشهد له؟.

فلما وصل الكتاب إلى نور الدين قلبه وكتب على ظهره: «إن الله تعالى يخلق الخلق وهو أعلم بمصلحتهم، وإن مصلحتهم تحصل فيما شرعه على وجه الكمال، ولو علم أن على الشريعة

(١) انظر: د. حسين مؤنس- نور الدين محمود، ص (٤٠١، ٤٠٠).

(٢) المصدر السابق، ص (٤٤١، ٤٤٠).

زيادة في المصلحة لشرعه لنا، فما لنا حاجة إلى زيادة على ما شرعه الله تعالى، فما زاد فقد زعم أن الشريعة ناقصة فهو يكملها بزيادته، وهذا من الجرأة على الله وشرعه، والعقول المظلمة لا تهدي، فالله سبحانه وتعالى يهدينا إلى الكتاب وإلى الصراط المستقيم، وكان الذي طلب من السلطان نور الدين الشيخ عمر الملاع بطلب من الأمراء، فلما وصل رد السلطان إلى الشيخ عمر جمع أهل الموصل وقرأ عليهم الكتاب وقال: «انظروا في كتاب الزاهد إلى الملك، وكتاب الملك إلى الزاهد»<sup>(١)</sup>.

هذا الذي ذكرت بعض سيرة السلطان نور الدين محمود ليعلم القارئ أن الذي يكرمه الله بنصره وتأييده له لابد أن يكون ربانياً موصولاً بالله تعالى.

وكانت سياسة دولة نور الدين محمود لها أهداف رسمتها وسعت سعياً حثيثاً لتحقيقها، ومن أهم تلك الأهداف الواضحة المعالم:

**أولاً:** إعداد الشعب إسلامياً وتطهير الحياة الدينية والثقافية من التيارات الفكرية المنحرفة كالباطنية، وآثار الفلسفة اليونانية، والممارسات العبودية للعبادات والشعائر، ولهذا الهدف النبيل عمدت الدولة إلى بناء المدارس ودور القرآن ودور الحديث، واستقدمت مشاهير العلماء والتربيّة، وخاصة الذين تخرجوا من المدرستين التربويتين الغزالية والقادرية، وانصبّت الخطة التعليمية التربوية في زمن السلطان نور الدين محمود على صياغة الجماهير المسلمة بما يتفق مع أهداف الإسلام على أساس عقديّة واضحة المعالم، وكانت محاضن هذا الإعداد في المدارس والمساجد، وكان في دمشق وحدها أكثر من مائة مسجد، وركزت تلك الانطلاقات العلمية على بث روح الإسلام ذات المفاهيم السنّية والطريقة النبوية، واستهدفت تجذيف وحرق

(١) ابن القاضي شهبة، الكواكب الدرية، ص (٢٥، ٢٦).

التعاليم والمذاهب الإسماعيلية والفلسفية التي تركت آثاراً عميقاً في عقائد السكان وعاداتهم وموافقهم السياسية والاجتماعية، والتي من أجلها وصفهم ابن جبير بأنهم لا إسلام لهم، وأنهم أهل أهواه وبدع إلا من رحم الله، ومنعت الدولة الزنكية كل المظاهر العبيدية في البلدان التي ضمتها إلى أملاكها، فمنعت من الأذان «حي على خير العمل» والظهور بسب الصحابة، وأنكرت ذلك إنكاراً شديداً، ووقف علماء أهل السنة مع الدولة كجنود لها مخلصين، وعظم الخطب على طائفة الإسماعيلية الباطنية العبيدية وأهل التشيع عموماً، وضاقت صدورهم وهاجوا وماجوا، ثم سكتوا وأحجموا للخوف من سطوة الدولة الزنكية السنوية<sup>(١)</sup>. وكان الفقيه الشافعي قطب الدين النيسابوري الخراساني صاحب القدر المعلى في إحياء السنن في زمن السلطان نور الدين محمود، وكذلك ابن الشيخ أبي النجيب الأكبر البغدادي كان من أعمدة الدولة الزنكية، وانضم إلى النورية من أصبهان شرف الدين عبد المؤمن بن شوردة.

وأوضح السلطان نور الدين سياسة الدولة التعليمية بقوله: «ما أردنا ببناء المدارس إلا نشر العلم ودحض البدع من هذه البلدة وإظهار الدين».

وتبارى الوزراء والقادة والأغنياء والرجال والنساء في إنفاق أموالهم في بناء المدارس والمؤسسات التعليمية وتوفير الفرصة لأفراد الأمة لدخولها والاستفادة منها.

وكانت جماهير المسلمين العريضة من العمال والمزارعين والتجار مستهدفة من قبل الدولة الزنكية، فلم تترك إرشادهم وتوجيههم فزرعت في نفوسهم العقيدة والأخلاق والقيم، وكان

(١) انظر: بدر الدين بن قاضي شهبة، الكواكب الدرية، تحقيق: محمود زايد، بيروت: دار الكتاب الجديد، ١٩٧١م.

للتتصوف المعتمد بقيادة الشيخ عبد القادر الجيلاني أثر واضح في نفوس الجماهير، واستفادت الدولة الزنكية من الحركة الصوفية الإصلاحية القادرية، فأقامت لهم الأربطة والزوايا، واحترمت شيوخهم واستقدمتهم وهذبت الجماهير وزكتهم وفق خطة الدولة المرسومة، واهتمت الدولة بالإعداد العسكري إلى جانب التعليم والإرشاد والتربية، ودرّبت كل أتباعها تدريجياً عسكرياً وثبتت روح الجهاد في صفوفهم، وكان التدريب يقوم على دعامتين:

١- الإعداد المعنوي والروحي.

٢- ثم التدريب العسكري وألف زعيم الدولة الزنكية السلطان نور الدين محمود كتاباً في الجهاد.

وتكاملت جهود العلماء والفقهاء والمربيين والقادة والزعماء في داخل مؤسسات الدولة المتعددة، وسعت في تحقيق برامج الدولة النورية السنية.

وبسبب هذا التكامل والوفاق أصبحت الدولة النورية قطباً جديداً لجميع العلماء والشيوخ، فهاجروا إليها من كل بقاع العالم الإسلامي، وانضموا تحت لوائها الإسلامي المجيد، وتجاوزت عددهم الآلاف، واستفادت الدولة منهم وفق برامجها، وتذكر كتب التاريخ أسماء الآلاف من المدارس ودور القرآن والحديث والأربطة والزوايا التي تضافرت فيها الجهود المذكورة، وأصبحت الدولة الزنكية بقيادة السلطان نور الدين تشرف على كل الخطط والبرامج المرسومة التي بدأت تعطي ثمارها بتغيير البنية القديمة لبلاد الشام، ونشأ جيل التغيير الفعلي، وسيطرت الروح الإسلامية لدى هيئات المجتمع وأفراده، ووجهت نشاطاتهم في جميع ميادين الحياة القائمة، وأصبح التغيير تغيير أمة، وتحققت سنة الله الجارية فيهم<sup>(١)</sup>: **إِنَّ اللَّهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّىٰ**

(١) انظر: هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص (٢١٥-٢١٧).

يُعَيِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِمْ" [الرعد: ١١].

**ثانيًا:** استطاعت الدولة الزنكية أن تصبغ الإداره بالصبغة الإسلامية وأن تدمج القيادات السياسية والفكرية بالمفاهيم والأحكام الشرعية.

فكان رجال نور الدين ومعاونوه وقاده جيشه على مستوى راق من العلم والأخلاق، ومن أمثلة ذلك وزيره أبو الفضل محمد بن عبد الله بن القاسم الشهزوري، فقد كان فقيهاً أصولياً شغل مناصب مختلفة، منها السفارة والوزارة وناظر الأوقاف وناظر المالية والقضاء، واستمر على ذلك حتى قيادة صلاح الدين<sup>(١)</sup>.

ومنهم عبد الله بن محمد بن أبي عصرون الذي شغل منصب قاضي دمشق وناظراً للأوقاف<sup>(٢)</sup>، وكذلك كان صلاح الدين فقيهاً درس الفقه الشافعي، وسمع الحديث من أبي طاهر السلفي وغيره، روى الحديث عنه أنس مثل يونس بن محمد الفرقاني والعماد الكاتب وغيرهم، ويقال: إنه كان يحفظ القرآن و«التبية» في الفقه و«الخمسة» في الشعر<sup>(٣)</sup>.

ومثله وزيره الشهير وكاتبه ومستشاره القاضي الفاضل عبد الرحيم بن علي والذي قال صلاح الدين عنه: لم أفتح البلاد بسيفي وإنما برأي القاضي الفاضل، وكان القاضي الفاضل يجمع إلى حنته السياسية ورعايا فائقاً، فكان كثير الصيام والصلوة وقراءة القرآن، وكان متواضعاً يُكثر عيادة المرضى والإحسان للفقراء، لقد أظهر هذا الرعيل من صنوف المهارات في التخطيط والتنفيذ وحشد مقدرات الأمة وتنظيمه ما هيأها لمجابهة التحديات في الداخل والخارج، ومن أمثلة المهارات والمزايا ما يلي:

**الأولى:** تكامل القيادات الفكرية والسياسية، فقد أدركت هذه القيادات خطورة الارتجال أو انفراد فريق من القيادات دون الآخر،

(١) انظر: السبكي، طبقات الشافعية (ج ٦/١٨٨).

(٢) انظر: السبكي، طبقات الشافعية (ج ٤/٢٣٧).

(٣) المصدر السابق (ج ٧/٣٤).

واعتمدت في القرارات التي تتخذها على آراء العلماء والمختصين، فكان لدى نور الدين مجلس دوري يلتقي فيه القادة والعسكريون مع العلماء المختصين حيث يحتل العلماء المختصون المنزلة الأولى فيه<sup>(١)</sup>.

**الثانية:** اعتماد الشورى وعدم الانفراد باتخاذ القرارات، وقد تميزت إدارة نور الدين بالشورى، وتبادل الآراء في كل أمور الدولة، فكان له مجلس فقهاء يتتألف من ممثلي سائر المذاهب والصوفية، يبحث في الإدارة والميزانية، فإذا بحث أمراً يخص الأمة جميعها، أو كان ذا علاقة بالأموال المرصودة لصالح المسلمين جمع أعضاء هذا المجلس وشاورهم فيه، وسأل كل عضو ما عنده من الفقه، ولا يتعدى الرأي الذي يتفق عليه، ومن ذلك ما حدث في قلعة دمشق في ١٩ صفر عام ١١٥٥ هـ ١١٤٩ م حين عقد نور الدين مجلساً دعا إليه القضاة وكبار رجال الدولة ونفراً من الأعيان وشهدوا العدالة للنظر في الأوقاف المرصودة للجامع الأموي، وكان شيخوخ الجامع فيما مضى قد أدخلوا في أوقاف الجامع عقارات وأعيانًا أخرى داخلة في المنافع العامة، فأحبب نور الدين أن يفصل هذه عن تلك، لكي يستخدم أموال المنافع في التحسينات العسكرية في التغور وبناء سور دمشق لصيانة المسلمين وأموالهم؛ لأن هذا من «أهم المصالح» عند نور الدين، وأقر المجلس رأياً يخالف ما أراده نور الدين ولم يأذنوا له بصرف فوائض الأوقاف في عماره الأسوار وعمل الخندق للمصلحة المتوجهة على المسلمين، وأجازوا له أن يأخذ قرضاً من هذه الفوائض يستخدمه في تلك المصلحة على أن يرده من بيت المال، ومع شدة حاجة نور الدين إلى المال لمطالب الحرب وأعمال الدفاع في ذلك الحين فإنه قبل رأي المجلس بنفس راضية، ولم يمس أوقاف الجامع الكثيرة احتراماً للرأي وتكريماً للدين ورجاله<sup>(٢)</sup>.

**الثالثة:** من المميزات التي ميزت تلك الإدارة هي غلبة

(١) هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص (٢٢٥).  
(٢) د. حسين مؤنس، نور الدين محمود، ص (٤٠٥، ٤٠٤).

المصلحة العامة على الانفعالات والمصالح الشخصية في معالجة المشكلات التي قد تثور بين الأقران.

**الرابعة: التفاني في أداء الواجب المقدس بتعاون وتأخ**  
إسلامي رفيع ابتغاء مرضاه الله، وكان تعلقهم بالدين والشرع  
شيء يدل على تربية عالية، ومن حبهم لدينهم جعل الأماء  
والحكام والسلطان يتخيرون أسماء تدل على ذلك: عماد الدين،  
سيف الدين، معين الدين، نور الدين، صلاح الدين، أسد الدين،  
نجم الدين وزين الدين، وكان البوهيميون الشيعة من حبهم للدنيا  
يسمون: عضد الدولة، بهاء الدولة، صمام الدولة.

وكان أمراء وحكام الدولة النورية يحبون الموت في سبيل الله  
في ساحات الوعى، وإذا تعذر ذلك كتبوا في وصييهم أن يدفنوا في  
المدينة النبوية، فعل ذلك جمال الدين الموصلي، وأسد الدين  
شيركوه، وأخوه نجم الدين والد صلاح الدين<sup>(١)</sup>.

\* \* \*

(١) البداية والنهاية (ج ١٢/٢٧٢).

## توحيد بلاد الشام والديار المصرية

كانت سياسة نور الدين محمود الرشيدة تسعى لتوحيد المسلمين تحت قيادة واحدة ومنهج أصيل، فاستطاع أن يضم دمشق مع حلب والرها وغيرها من المدن الإسلامية التي حررها المسلمون بقوة السيف وحب الشهادة، وبدأ نور الدين في زحفه على حصن النصارى ومدنهم الواقعة بين مصر والشام، وكانت رغبة نور الدين في تخلص بلاد مصر من العبيديين الباطلتين الحاذتين لخلفاء النصارى أمنية غالبة ومطلباً شرعاً رفيعاً، فأرسل إلى مصر علماء وفقهاء وواعظات لدعوة الناس، وتهيئة الرأي العام لفتح السنى المجيد، وتخلص البلاد من نتن الروافض البغيض، ومن أشهر العلماء الذين قاموا بهذا الدور محمد بن الموفق الخوشاني الذي دخل مصر في عام ٥٦٠هـ وبدأ يبشر بالإسلام الصحيح، ويلعن العبيديين، ويصفهم بالزنقة واليهودية، وتطوير الركبان بأخباره في أنحاء العالم الإسلامي<sup>(١)</sup>. وكانت الدولة النورية السنية تتحين الفرصة للدخول العسكري إلى مصر وجاءت الفرصة المناسبة عندما اختلف حكام مصر العبيديون فيما بينهم من أجل مصالحهم الدنيوية، فاستجد الوزير شاور بنور الدين محمود، والقائد ضراغام بن ثعلبة بالصلبيين واحتدم الصراع ومر بمراحل حتى استطاع أسد الدين شيركوه الذي أرسله نور الدين إلى مصر أن يحكم قبضته، واستقر الأمر لنور الدين في عام ٥٦٤هـ عندما تولى أمر مصر صلاح الدين بعد عمه أسد الدين، وتدرج صلاح الدين في القضاء على الدولة العبيدية في مصر، وإعادة السنة فيها ووحد الصفوف الإسلامية لفتح بيت المقدس.

## وفاة نور الدين محمود

في عام ٥٦٩هـ<sup>(٢)</sup> انتقل إلى رحمة الله السلطان السنى الغيور المخلص المجاهد مميت البدعة ومحىي السنة وهازم النصارى وناصر الدين السلطان نور الدين محمود بعد جهاد عظيم، وعمل

(١) انظر: هكذا ظهر جيل صلاح الدين، ص (٢٦٢). (٢) البداية والنهاية (ج ١٢/٣٩٧).

جليل، وتفان نادر، وخدمة للدين، وتقديم تلميذه المخلص الذي  
تربي على يديه واختاره لقيادة الجيوش السلطان صلاح الدين  
الأيوبي.

### المبحث الثالث

#### صلاح الدين الأيوبي محرر القدس ومزيل دولة العبيديين من مصر

ولد السلطان يوسف بن أيوب سنة ٥٣٢ هـ بقلعة تكريت في العراق، وكان والده أيوب بن شادي واليًا عليها، ثم انتقل الوالد إلى الموصل ومعه أخيه أسد الدين شيركوه، وتربي الشبل الأيوبي في كنف والده وعمه المجاهدين، وبدأ يترقى في كتابة المجاهدين، وانتدب لمرافقة عمه أسد الدين عندما أرسل نور الدين محمود إلى مصر، وتسلم منصب وزارة التفويض بعد وفاة عميه في نهاية الدولة العبيدية، وبدأ في إرجاع مصر للخلافة السنوية العباسية متدرجاً في تنفيذ هدفه النبيل، والذي اشتاقت إليه نفوس المسلمين، فعزل قضاة مصر الروافض العبيديين، وأسند أمر القضاء إلى عبد الملك بن درباس الشافعي، وقطع الأذان بـ «حي على خير العمل» وأقام الخطبة لل الخليفة العباسى بعد أن انقطعت الخطبة العباسية بمصر ٢٠٨ سنوات، وبشر نور الدين محمود الخليفة العباسى بذلك، وفرح الناس، وقضى صلاح الدين على كل المحاولات الفاشلة لإرجاع مصر للخلافة العبيدية، وأحسن إلى الرعايا إحساناً كثيراً.

وقال العمام الأصبهاني في رجوع مصر للخلافة العباسية أبياتاً شعرية رائعة بعد وفاة العاضد العبيدي وزوال ملكه ودولته من مصر:

|                                                                                                                                 |                                                                                                                             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| يفتح ذو بدعة بمصر فما<br>يوسفها في الأمور محتكما<br>داخ من الشرك كل ما<br>بها وعقد السداد منتظمًا<br>العباس حقاً والباطل اكتتما | توفي العاضد الداعي مما<br>وعصر فرعونها انقضى<br>قد طفت جمرة الغواة وقد<br>وصل شمل الصلاح ملتئماً<br>لما غدا مشعرًا شعار بني |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

ومن دعاء الإشراك منتقما  
داحية من غبائه وعمى  
لما أضاءت منابر العلما  
بناء حق بعد ما كان منهما  
وانتصر الدين بعد ما كان  
وأفتر ثغر الإسلام وابتسم  
فليقمع الكفر سنه ندما  
وفي الطغاة منقساً  
عامر بيت من الكمال سما  
ومات ذلاً وأنفه رغمًا<sup>(١)</sup>

وبات داعي التوحيد  
وظلّ أهل الضلال في ظلّ  
وارتكس الجاهلون في  
وّاد المستضيء معتلياً  
أعيت الدولة التي  
وأهتز عطف الإسلام من  
وأستبشرت أوجه الهدى  
عاد حريم الأعداء منتهي  
فصور أهل القصور  
أزعج بعد السكوت ساكنها

وكان سقوط الدولة العبيدية سنة ٥٦٧هـ وقال ابن كثير في ذلك: «قد كانت مدة ملك الفاطميين مائتي سنة وكسرأ، فصاروا وأمس الذاهب: **+ كَانَ لَمْ يَغْنُوا فِيهَا**» [هود: ٩٥]. وكان أول من ملك منهم المهدي، وكان من سلمية حداداً اسمه عبيد، وكان يهودياً، فدخل بلاد المغرب وتسمى بعبيد الله، وادعى أنه شريف علوي فاطمي، وقال عن نفسه إنه المهدي، كما ذكر ذلك غير واحد من العلماء والأئمة بعد الأربعينية، والمقصود أن هذا الدعي الكاذب راج له ما افتراه في تلك البلاد، وآزره جماعة من الجهلة، وصارت له دولة وصولة، ثم تمكن إلى أن بني مدينة سماها المهدي نسبة إليه، وصار ملكاً مطاعاً، يظهر الرفض وينطوي على الكفر المحض، ثم كان من بعده ابنه القائم محمد، ثم ابنه المنصور إسماعيل، ثم ابنه معد، وهو أول من دخل ديار مصر منهم، وبنيت له القاهرة المعزية والقصران، ثم ابنه العزيز نزار، ثم ابنه الحاكم منصور، ثم ابنه الطاهر على، ثم ابنه المستنصر معد، ثم ابنه المستعلي أحمد، ثم ابنه الأمر منصور،

(١) البداية والنهاية (ج ١٢/٢٨٤).

ثم ابن عمه الحافظ عبد المجيد، ثم ابنه الظافر إسماعيل، ثم الفائز عيسى، ثم ابن عمه العاضد عبد الله وهو آخرهم، فجملتهم أربعة عشر ملكاً، مدتھم مائتان ونیف وثمانون سنة، وكذلك عدد خلفاء بنی أمیة أربعة عشر أيضاً ولكن مدتھم نیف وثمانون سنة إلى أن قال...

وقد كان الفاطمیون أغنى الخلفاء وأکثرهم مالاً، وکانوا من أغنى الخلفاء وأجبرهم وأظلمهم، وأنجس الملوك سیرة، وأخبثهم سریرة، وظهرت في دولتهم البدع والمنكرات، وكثير أهل الفساد، وقل عندهم الصالحون من العلماء والعباد، وكثرت بأرض الشام النصیرية والدرزية والحسیشیة، وتغلب الفرنج على سواحل الشام بکامله، حتى أخذوا القدس ونابلس وعجلون والغور وبلاد غزة وعسقلان وکرك والشوبك وطبریة وبانیاس وصور وعکا وصیدا وبيروت وصفد وطرابلس وأنطاکیة وجميع ما والی ذلك، وقتلوا من المسلمين خلقاً وأمماً لا يحصیهم إلا الله، وسبوا ذراري المسلمين من النساء والولدان مما لا يحده ولا يوصف، وكل هذه البلاد كانت الصحابة قد فتحوها وصارت دار إسلام، وأخذوا أموال المسلمين ما لا يحده ولا يوصف، وكادوا أن يتغلبوا على دمشق ولكن الله سلم، وحين زالت أيامهم وانتقض إبرامهم أعاد الله عز وجل هذه البلاد كلها إلى المسلمين بحوله وقوته وجوده ورحمته»<sup>(١)</sup>.

وقد مدح علماء أهل السنة وفقهاوهم وحكامهم هذا الفعل الجميل لصلاح الدين ألا وهو القضاء على دولة العبيديين الرافضية الباطنية، وأکثر الشعراء القصائد في مدح صلاح الدين فقال بعضهم:

أبديتم من بلى دولة الكفر  
بني عبيد بمصر إن هذا هو  
زنادقة شیعیة باطنیة  
وما في الصالحین لهم أضل

(١) البداية والنهاية (ج ١٢/٢٨٧).

## يُسرُونَ كُفَّارًا يُظْهِرُونَ لِيُسْتَرُوا سَابُورَ عَمَّهُمْ

إن نور الدين محمود كان يرى إزالة العبيدية هدفًا استراتيجيًّا للقضاء على الوجود النصراني، والنفوذ الباطني في بلاد الشام؛ ولذلك حرص على إعادة مصر للحكم الإسلامي الصحيح، فوضع الخطط الازمة وأعد الجيوش المطلوبة وعين الأمراء ذوي الكفاءة المنشودة، فتتم الله له ما أراد على يد جنديه المخلص صلاح الدين الذي نفذ سياسة نور الدين الحكيمة الرشيدة.

وبعد أن استقرت أمور البلاد والعباد في مصر، وأزيلت البدعة، وأحييت السنة، وأميت الفتنة، وانتقل نور الدين إلى ربه الغفور الرحيم، آل الأمر إلى صلاح الدين بعد فتن استطاع أن يقضي عليها، ووحد بلاد الشام ومصر تحت زعامته الفتية، وشرع في تنفيذ الأهداف المرسومة للدولة النورية. وكان من أهداف نور الدين العظيمة تحرير ديار المسلمين من النصارى وتحرير بيت المقدس، حتى إنه هيأ منبراً عظيماً لهذه الغاية، ولكنه مات قبل تحقيق هذا الهدف الغالي الذي ادخره الله لصلاح الدين، فغزم صلاح الدين على مواصلة حركة الجهاد المقدس، وفك الحصون والمدن من النصارى بالقوة بخطة واضحة محكمة، فانتصر على الفرنجة في موقعة «مرج العيون» سنة ٥٧٥هـ وموقعة «بانياس» وأسر رؤسائهم ودمر حصن الأحزان في صفد، وما زال يناوش الفرنجة وينتزع منهم الحصون حصناً بعد حصن حتى تجمع عنده جيش كبير في سهل حطين، حيث كانت الموقعة الكبرى التي كسرت عظام الصليبيين ومهدت لفتح القدس، وقد أسر وقتل معظم من حضرها من الفرنجة: «فمن شاهد القتلى قال: ما هناك أسير، ومن عاين الأسرى قال: ما هناك من قتيل، ومنذ استولى الفرنج على ساحل الشام ما شفى للمسلمين كيوم حطين غليل»<sup>(٢)</sup>.

وكان من الأسرى صاحب الكرك «أرنات» الذي كان يؤذى

(١) المصدر السابق (ج ٢/٢٨٨).

(٢) انظر: الروضتين (ج ٢/٢٧٨).

الحجاج وسب رسول الله ﷺ، وكان قد وصل صلاح الدين ذلك فنذر الله ليقتلنه بنفسه حمية لدينه وحباً لرسوله ﷺ. فقتلته صلاح الدين بنفسه ووفى نذره وخلص المسلمين من شره.

وكانت موقعة حطين سنة ٥٨٣ هـ وركب الصليبيين النصارى غم وهم وحزن ورعب، وزحفت جيوش الناصر صلاح الدين تحرر مدن المسلمين، وتذلل النصارى الحاقدين، وتخلص أسرى المسلمين من الأسر الذي طال أمده، وأرسل السلطان صلاح الدين أعيان الفرنج ومن لم يقتل من رؤوسهم، وبصلبهم الذي كانوا يحملونه في حروبهم ويزعمون أن المسيح عليه السلام صلب عليه والمسمى عندهم صليب الصليبوت بصحبة القاضي ابن أبي عصرون إلى دمشق ليودعوا في قلعتها، فدخل الصليب منكساً وكان يوماً مشهوداً.

وسار السلطان إلى قلاع النصارى ومدنهم فحرر قلعة طبرية، ثم خلص عكا من النصارى وفك أسرى المسلمين منها وكانوا أربعة آلاف مسلم ثم صيدا وبيروت ثم عسقلان ونابلس ثم بيسان وأرض الغور، فملك ذلك كله.

وأمر السلطان جيوشه أن ترتاح في هذه الأماكن ويستعدوا لفتح القدس، وطار في الناس الخبر، وعلموا عزم السلطان على ذلك فقصده العلماء والصالحون من أماكن عديدة تطوعاً، وجاؤوا إليه كجنود في خدمته الميمونة<sup>(١)</sup>.

وبدأت بشائر التحرير بزحف جيوش صلاح الدين نحو بيت المقدس الذي استمر ثنتين وتسعين سنة تحت سيطرة النصارى الحاقدين، وضربت جيوش الناصر صلاح الدين الحصار المحكم على بيت المقدس واستمر حصارها.

وتذكر كتب التاريخ أن صلاح الدين عندما سار إلى بيت المقدس وصلته رسالة من أحد المسؤولين في القدس فيها أبيات

(١) انظر: الروضتين (ج ٢/٧٨).

على لسان المسجد الأقصى:  
 يا أيها الملك الذي  
 جاءت إليك ظلامة  
 كل المساجد طهرت  
 لمعالم الصليان نكس  
 تسعى من البيت المقدس  
 وأنا على شرفى منجس<sup>(١)</sup>

وبعد اشتداد الحصار على النصارى طلبو الأمان ونزل ملك بيت المقدس يترفق السلطان وذل ذلاً عظيماً، فأجابهم صلاح الدين، ودخل المسلمون القدس ووفوا بالصلح المضروب مع النصارى، وشرعوا في تنظيف المسجد الأقصى مما كان فيه من الصليان والرهبان والخنازير، وأعيد على ما كان عليه زمن المسلمين، وغسلت الصخرة بالماء الظهور وأعيد غسلها بماء الورد والمسك الفاخر، وأبرزت للناظرين، وقد كانت مستوراً مخبوئاً عن الزائرين، ووضع الصليب عن قبتها وعادت إلى حرمتها، وامتن السلطان صلاح الدين على بنات الملوك ومن معهن من النساء والصبيان والرجال، ووافت المسامحة في كثير منهم وشفع في أناس كثير فعفا عنهم، وفرق السلطان جميع ما قبض منهم من الذهب في العسكر، ولم يأخذ منه شيئاً مما يقتني ويدخر، وكان رحمة الله كريماً مقداماً شجاعاً حليماً<sup>(٢)</sup>، وكان ذلك في بيت المقدس فقال: «لما تطهر بيت المقدس مما فيه من الصليان والناوقيس والرهبان والقسس، ودخله أهل الإيمان، ونودي بالأذان وقرئ القرآن ووحد الرحمن، وكانت أول جمعة أقيمت في اليوم الرابع من شعبان، بعد يوم الفتح بثمان، فصف المنبر إلى جانب المحراب، وبسطت البسط وعلقت القناديل وتلي التنزيل، وجاء الحق وبطلت الأباطيل، وصفت السجادات وكثرت السجادات وأقيمت الصلوات، وأذن المؤذنون، وخرس القسيسون، وزال البوس، وطابت النفوس، وأقبلت السعد، وأدبرت النحوس، وعبد الله الأحد الذي **لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوَلِّْ**\* **وَلَمْ**

(١) انظر: صلاح الدين بطل حطين، لعبد الله علوان، ص (٧٥).

(٢) انظر: صلاح الدين بطل حطين، ص (٧٥).

يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحَدٌ" [الإخلاص: ٣، ٤]. وكبره الراکع والمساجد، والقائم والقاعد، وامتلاً الجامع، وسالت لرقة القلوب المدامع، ولما أذن المؤذنون للصلوة قبل الزوال كادت القلوب تطير من الفرح في ذلك الحال، ولم يكن عين خطيب فبرز من السلطان المرسوم الصلاحي وهو في قبة الصخرة أن يكون القاضي محيي الدين بن الزكي اليوم خطيباً، فلبس الخلعة السوداء وخطب للناس خطبة سنية فصيحة بلغة، وذكر فيها شرف بيت المقدس، وما ورد فيه من الفضائل والترغيبات، وما فيه من الدلائل والأمارات، وقد أورد الشيخ أبو شامة الخطبة في الروضتين بطولها وكان أول ما قال: **فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ** [الأنعام: ٤٥].

ثم أورد تحميدات القرآن كلها، ثم قال: «الحمد لله معز الإسلام بنصره، ومذل الشرك بقهره، ومصرف الأمور بأمره، ومزيد النعم بشكره، ومستدرج الكافرين بمكره، الذي قدر الأيام دولاً بعده من طله وهطله «الندى والمطر»، الذي أظهر دينه على الدين كله، القاهر فوق عباده فلا يمانع، والظاهر على خليقه فلا ينazuع، والامر بما يشاء فلا يدافع، أحده على إظفاره وإظهاره، وإعزازه لأوليائه ونصره أنصاره، حمد من استشعر الحمد باطن سره وظاهر إجهاره، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له الأحد الصمد، الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، شهادة من طهر بالتوحيد قلبه، وأرضى به ربها، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله رافع الشكر وداحض الشرك، ورافض الإفك، الذي أسرى به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى وعرج به منه إلى السموات العلي، إلى سدرة المنتهى **عِنْدَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى**، **مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى** [النجم: ١٥، ١٧]. وعلى خليقه الصديق السابق إلى الإيمان، وعلى أمير المؤمنين عمر بن الخطاب أول من رفع عن هذا البيت شعار الصليبان، وعلى

أمير المؤمنين عثمان بن عفان ذي النورين جامع القرآن، وعلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب مزلزل الشرك، ومكسر الأصنام، وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان»<sup>(١)</sup>.

واستمر في خطبه الرفيعة المنيعة الممزوجة بالعاطفة الجياشة والمشاعر والأحاسيس المحبوبة إلى أن قال: فطوبى لكم من جيش ظهرت على أيديكم المعجزات النبوية، والوقعات البدриة، والعزمات الصديقية، والفتوحات العمرية، والجيوش العثمانية، والفتكات العلوية، جددتم للإسلام أيام القادسية والوقعات اليرموكية، والمنازلات الخيرية، والهجمات الخالدية، فجزاكم الله عن نبيكم أفضل الجزاء، وشكراً لكم ما بذلتموه من مهجمكم في مقارعة الأعداء، وتقبل الله منكم ما تقربتم إليه من مهراق الدماء، وأثابكم الجنة فهي دار السعادة، فاقدروا رحمة الله- هذه النعمة حق قدرها، وقوموا إلى الله بواجب شكرها فله النعمة بتخصيصكم بهذه النعمة وترشيحكم لهذه الخدمة<sup>(٢)</sup>... إلى آخر ما جاء في الخطبة.

وبعد أن تم هذا الفتح العظيم توافد إلى السلطان الشعراء والعلماء والكتاب والمؤرخون ينثرون أمامة من بلاغة الشعر، وحكم المقال ما قد ملأ الكتب الطوال، وإليك ما قاله الشاعر أبو الحسن بن علي الجوني:

|                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| من شاك فيهم فهذا الفتح<br>لها سوى الشكر بالأفعال<br>أثيداً وما ضغفوا يوماً وما<br>والإسلام أنصاره صم وعميان<br>بأمر من هو لالمعوان معوان | <b>جند السماء لهذا الملك</b><br><b>هذا الفتح فتوح الأنبياء</b><br><b>أضحت ملوك الفرنج الصيد</b><br><b>تسعون عاماً بلاد الله</b><br><b>فـالآن لبـى صلاح الدين</b> |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

(١) البداية والنهاية (ج ١٢/٣٤٦).  
 (٢) انظر: صلاح الدين بطل حطين، ص (٧٨).

إذا طوى الله ديوان العباد  
يُطوى لأجر صلاح الدين<sup>(١)</sup>  
وقال محمد بن سعد نقيب الأشراف بالديار المصرية:  
أترى مناماً ما بعيني أبصر  
القدس تفتح والفرنجة تكسر  
ير قبل ذلك لهم ملوك يؤسر  
هو في القيامة للأنام المحشر  
فاروقةها عمر الإمام الأطهر  
ولأنث عثمان الشريعة بعده<sup>(٢)</sup>  
يا يوسف الصديق أنت  
ولأنث عثمان الشريعة بعده<sup>(٣)</sup>

وكانت بنود الصلح التي تمت بين صلاح الدين والنصارى:  
«أن يسمح لهم بالخروج لمدة أربعين يوماً، يدفع الرجل منهم  
عشرة دنانير، والمرأة خمسة، والولد اثنين، ومن لم يستطع ذلك  
فهو أسير»<sup>(٤)</sup>.

إلا أن السلطان صلاح الدين تجاوز بند المعايدة وعامل  
الصلبيين معاملة عطف ورحمة وإحسان، ليعطى للبغاء  
المعتدين، والملوك المستبددين الظالمين والصلبية الحاقدة على  
الإسلام والمسلمين النموذج الطيب، والقدوة الصالحة في  
السماحة والعدل والعفو عند المقدرة.

فأعطى للنصارى العاجزين الذين تركهم أمراؤهم ولم يجدوا  
من يعينهم أعطاهم أموالاً ودواب لتحمل أثقالهم إلى ما يريدون.

وكانت إحدى نساء ملوك الروم قد ترهبت واستأذنت  
للذهاب إلى زوجها والمكث معه فإذا ذن لها وسیرها إلى زوجها  
السجين للبقاء معه بقلعة نابلس واجتمعت مجموعة من النساء  
وتولسان للسلطان في أزواجهن وأبنائهن، فرق لهن، وأمر  
بالإفراج عنهم، وفتح للعزبة والقراء باب الخروج دون دفع  
جزية، وذكر كتاب الغرب من أمثال «ستيفن سن» «استانلي لين

(١) المصدر السابق، ص (٧٩، ٧٨).

(٢) المصدر السابق، (٧٩).

(٣) انظر: صلاح الدين بطل حطين، ص (٧٩).

بول» الشيء الكثير في بر وإحسان صلاح الدين بالنصارى.  
وأذن السلطان صلاح الدين لرجال الدين والناس كافة أن  
يحملوا معهم ما شاؤوا من المتاع والأموال، فأخذوا ما شاؤوا  
دون أن يعترضهم معترض، تاركين ما لا قبل لهم بحمله، فابتاعه  
المسلمون منهم.

وكان أحد البطارقة قد خرج بأمواله وذخائره، وكانت كثيرة جداً لم يصرفها في فداء الفقراء والمساكين، فقيل للسلطان: «لم لا تتصادر هذا فيما يحمل، وتستعمله فيما تقوى به أمر المسلمين؟» فقال لهم السلطان: «لا آخذ منه غير العشرة الدنانير، ولا أغدر به»<sup>(١)</sup>.

أما معاملة النصارى الحاقدين للمسلمين عندما انتزعوا القدس من أيدينا في عام ٤٩٢ هـ فإليك ما قاله «مل» المؤرخ الإنجليزي: «كان المسلمون يُقتلون في الشوارع والبيوت، ولم يكن للقدسي من ملجأ يلجأ إليه من نتائج النصر، فقد فر بعض القوم من الذبح فألقى بنفسه من أعلى الأسوار، وانزوى البعض الآخر في القصور والأبراج وحتى في المساجد، غير أن هذا كله لم يخفهم عن أعين المسيحيين الذين كانوا يتبعونهم أينما ساروا ثم يقول: «ولقد اندفع المشاة والفرسان وراء الهازبين، فلم يسمع في وسط هذا الجموع المكتظ إلا نزعات الموت وسُكراته، وشيء أولئك المنتصرون فوق آكام من الجثث الهاشمة وراء أولئك الذين يبحثون عن ملجاً أو مأويًّا».

فهذا صلاح الدين المسلم السنى الربانى يقدم للأجيال الإنسانية دروساً في غاية الروعة والجمال نحتت في صفحات تاريخ البشرية لتدل على عظمة هذا الدين الذي أخرج للوجود مثل نور الدين محمود، وصلاح الدين الأيوبي، فعليهم من الله المغفرة والرحمة والرضوان، قال الشاعر :

(١) نفس المصدر السابق ٨٣

ملکنا فکان العدل منا  
وحلّلت قتل الأسرى  
فحُسِّبْكم هذا التفاوت بيننا  
فَلَمَّا ملِكتُم سال الدم أبْطَحْ  
غَدُونَا عَلَى الأَسْرِي نَمَنْ  
وَكُلْ إِنَاء بِالذِّي فِيهِ يَنْضَحْ

إني وصلت في دراساتي للشخصيات الإسلامية أنه ما ظهر  
قائد رباني وحقق انتصارات ميدانية وأزاح شعارات كفريّة إلا  
كان خلفه علماء وفقهاء يوجهونه ويرشدونه نحو الرأي السديد،  
وهذا ما حدث لصلاح الدين حيث كان اهتمامه بالعلماء والفقهاء  
عظيمًا، إلا أن هناك عالماً وفقيهاً وأديباً له أثر واضح في حياته  
لابد من التعريف به إلا وهو:

#### أ- القاضي الفاضل:

قال الذهبي في ترجمته: «المولى الإمام العلامة البليغ،  
القاضي الفاضل محيي الدين، يمين المملكة، سيد الفصحاء، أبو  
علي عبد الرحيم بن علي بن الحسن بن أحمد بن المفرج،  
اللخمي، الشامي، العسقلاني المولد، المصري الدار، الكاتب،  
صاحب ديوان الإنشاء الصلاحي، ولد سنة ٥٢٩ هـ<sup>(١)</sup>».

قال عنه العماد الأصبهاني: «قضى سعيداً، ولم يُبق عملاً  
صالحاً إلا قدّمه، ولا عهداً في الجنة إلا أحکمه، ولا عقد بر إلا  
أبرمه، فإن صنائعه في الرقاب، وأوقافه متجاوزة الحساب، لاسيما  
أوقافه لفکاك الأسرى، وأعوان المالكية والشافعية بالمدرسة، والأيتام  
بالكتاب، كان للحقوق قاضياً، وفي الحقائق ماضياً، والسلطان له  
مطیع، وما افتتح الأقاليم إلا بأقاليد آرائه، ومقاليد غناه وغناهه،  
وكنت من حسنته محسوباً، وإلى آلاته منسوباً، وكانت كتابته كتائب  
النصر، وبراعته رائعة الدهر، وبراعته بارية للبر، وعبارته نافثة  
في عقد السحر، وبلاعاته للدولة مجملة، وللمملكة مكملة، وللعصر  
الصلاحي على سائر الأعصار مفضلة، نسخ أساليب القدماء بما  
أقدمه من الأساليب وأعربه من الإبداع، ما أفيته كرر دعاء في

(١) انظر: سير أعلام النبلاء (ج ٣٣٨، ٣٣٩/٢١).

مكابة، ولا رد لفظاً في مخاطبة إلى أن قال: فالى من بعده الوفادة؟  
وممن الإفادة؟ وفيمن السيادة؟ ولمن السعادة؟<sup>(١)</sup>

ومدحه الشعراء على حسن تدبيره وآرائه النافذة، وقدرته  
على حل المعضلات التي تتعرض لها دولة صلاح الدين،  
واجتهاده في الصيام والقيام وحبه للعلم، وتواضعه وحلمه وجاهه  
وكرمه وإنفاقه وجهاده، فقال فيه هبة الله بن سناء الملك:

وأنت سعادته إلى أبوابه      لا كالذى يسعى إلى أبوابها  
منه ودارس علمها وكتابها      فاتفترخ الدنيا بسائس  
عمالها بذالها وهابها<sup>(٢)</sup>      صوامها قوامها علامها

ركن إليه السلطان صلاح الدين ركوناً تاماً، وتقديم عنده كثيراً.  
وكان -رحمه الله- ذا غرام بالكتابة وبالكتب أيضاً، اشتهر بالدين  
والعفاف، والتقوى، والمواظبة على أوراد الليل والصيام والتلاوة،  
فلما تملك أسد الدين مصر، أحضره فأعجب به، ثم استخلصه صلاح  
الدين لنفسه، وكان قليل الذات، كثير الحسنات، دائم التهجد، يشتغل  
بالتفسير والأدب، وكان قليل النحو، لكنه له دربة قوية، وكان متقللاً  
في طعامه ومنكحه وملبسه، ولباسه البياض، وكان يكثر من تشيع  
الجناز، وعيادة المرضى، وله معروف في السر والعلانية، ضعيف  
البنية رقيق الصورة<sup>(٣)</sup>.

قال في حقه السلطان صلاح الدين: «لا تظنو أني ملكت  
البلاد بسيوفكم، بل بقلم الفاضل»<sup>(٤)</sup>.

وقال في مدحه العmad الأصبهاني:  
عاينت طود سكينة ورأيت      الشمس فضيلة ووردت بحر  
ورأيت سحبان البلاغة<sup>١</sup>      ببيانه ذيل الفخار لوائل

(١) المصدر السابق (ج ٢١/٣٤٠).

(٢) المصدر السابق (ج ٢١/٣٤١).

(٣) انظر: سير أعلام النبلاء (ج ٢١/٣٤٣).

(٤) التحوم الراحلة (ج ٦/٥٧).

والسماحة والحماسة والتقى  
طّامي العباب وما له من  
ما كان من أجل ورزق عاجل  
فعرفت أني في فهّة باقل<sup>(١)</sup>

خلف الحصافة والفصاحة  
بحر من الفضل الغزير  
في كفه قلم يجعل جزية  
أبصرت قسًا في الفصاحة<sup>(٢)</sup>

وعندما طلب القاضي الفاضل من السلطان صلاح الدين أن يعين بدله عماد الدين الأصبهاني ليحل ترجم الأعاجم، فقال له صلاح الدين: ما لي عنك مندوحة، أنت كاتبي ووزيري، وقد رأيت على وجهك البركة فإذا استكتبت غيرك تحدث الناس<sup>(٣)</sup>. واتفقا أن يقوم عماد الدين الأصبهاني بدل القاضي عندما يغيب القاضي الفاضل.

قال صاحب النحوم الظاهرة: وفضل الفاضل وبلاعثه أشهر من أن يذكر ومن شعره قوله:  
وإذا السعادة لاحظت<sup>(٤)</sup>  
نم فالمخاوف كلهن أمان  
وأضنط بها العنقاء فهي<sup>(٥)</sup>  
واقتدى بها الجوزاء فهـ<sup>(٦)</sup>

إن القاضي الفاضل -رحمه الله- كان موضع ثقة صلاح الدين ومحل أسراره واستشارته فلا يقطع أمراً دونه<sup>(٧)</sup>، فكان يستشيره في المهمات الكبيرة خاصة، بل كان يقول العماد الأصبهاني الكاتب عنه: «سلطانه مطاع والسلطان له مطيع، وهو صاحب القرية الواقدة والبصيرة النفاذة»<sup>(٨)</sup>.

وهو الذي كتب لصلاح الدين وهو محاصر لعكا يخوفه من الذنوب، ويحذر من أن يظلم الجنود أحداً فيكون سبباً للهزيمة، يقول ابن كثير رحمه الله في ذلك: «وكان القاضي الفاضل بمصر يدير الممالك بها، ويجهز للسلطان ما يحتاج إليه من الأموال،

(١) المصدر السابق (ج ٦/٧٣، ٧٤).

(٢) المصدر السابق (ج ٦/٧٤).

(٣) النحوم الظاهرة (ج ٦/١٥٧).

(٤) البداية والنهاية (ج ٢/١٤٠).

(٥) الروضتين (ج ٢/٢٤١).

و عمل الأسطول والكتب السلطانية، فمنها كتاب يذكر فيه أن سبب هذا التطويل في الحصار كثرة الذنوب، وارتكاب المحارم بين الناس، فإن الله لا يُنال ما عنده إلا بطاعته، ولا يفرج الشدائـد إلا بالرجوع إليه، وامتثال أمره، فكيف لا يطول الحصار، والمعاصي في كل مكان فاشية، وقد صعد إلى الله منها ما يتوقع بعده الاستعادة منه. ومنها كتاب يقول فيه: إنما أتينا من قبل أنفسنا، ولو صدقنا لجعل الله لنا عواقب صدقنا، ولو أطعنـاه لما عاقبـنا بعـونـا، ولو فعلـنا ما نـقـدـرـ عـلـيـهـ مـنـ أـمـرـهـ، لـفـعـلـ لـنـاـ مـاـ لـنـقـدـرـ عـلـيـهـ إـلـاـ بـهـ، فـلـاـ يـخـتـصـ أـحـدـ إـلـاـ نـفـسـهـ وـعـلـمـهـ، وـلـاـ يـرـجـ إـلـاـ رـبـهـ، وـلـاـ يـقـرـ بـكـثـرـةـ الـعـسـاـكـرـ وـالـأـعـوـانـ، وـلـاـ فـلـانـ الـذـيـ يـعـتـمـدـ عـلـيـهـ أـنـ يـقـاتـلـ وـلـاـ فـلـانـ، فـكـلـ هـذـهـ مـشـاعـلـ عـنـ اللهـ لـيـسـ النـصـرـ بـهـ، وـإـنـمـاـ النـصـرـ مـنـ عـنـ اللهـ، وـلـاـ نـأـمـنـ مـنـ أـنـ يـكـلـنـ اللهـ إـلـيـهـ، وـالـنـصـرـ بـهـ وـالـلـطـفـ مـنـهـ، نـسـتـغـرـ اللهـ تـعـالـيـ مـنـ ذـنـوبـنـاـ، فـلـوـلـاـ أـنـهـ تـسـدـ طـرـيـقـ دـعـائـنـاـ لـكـانـ جـوـابـ دـعـائـنـاـ قـدـ نـزـلـ، وـفـيـضـ دـمـوعـ الـخـاـشـعـيـنـ قـدـ غـسـلـ، وـلـكـنـ فـيـ الـطـرـيـقـ عـائـقـ، خـارـ اللهـ لـمـوـلـانـاـ فـيـ الـقـضـاءـ السـابـقـ وـالـلـاحـقـ.. إـلـىـ أـنـ قـالـ اـبـنـ كـثـيرـ فـيـهـ: «وـقـدـ أـورـدـ الشـيـخـ شـهـابـ الدـيـنـ صـاحـبـ الرـوـضـتـيـنـ هـاـ هـنـاـ كـتـبـاـ عـدـةـ مـنـ الـفـاضـلـ إـلـىـ السـلـطـانـ صـلـاحـ الدـيـنـ، فـيـهـاـ فـصـاحـةـ وـبـلـاغـةـ وـمـوـاعـظـ وـتـحـضـيـضـ عـلـىـ الـجـهـادـ، فـرـحـمـهـ اللهـ مـنـ إـنـسـانـ مـاـ أـفـصـحـهـ، وـمـنـ وزـيـرـ مـاـ كـانـ أـنـصـحـهـ، وـمـنـ عـقـلـ مـاـ كـانـ أـرـجـهـ»<sup>(١)</sup>.

وبـأـمـثـالـ هـؤـلـاءـ يـنـصـرـ اللهـ دـيـنـهـ وـيـسـدـ رـمـيـ أـوـلـيـائـهـ، وـقـدـ أـكـرـمـ اللهـ تـعـالـيـ صـلـاحـ الدـيـنـ بـهـذـاـ الـعـالـمـ الـجـلـيلـ الـأـدـيـبـ الـفـقـيـهـ الـوـزـيـرـ النـاصـحـ الزـاـهـدـ التـقـيـ الـورـعـ الـمـنـفـقـ صـاحـبـ الدـعـوـةـ الـمـسـتـجـابـةـ.

#### وفاته:

فـيـ سـنـةـ ٥٩٦ـ هـ لـبـىـ الـقـاضـيـ الـفـاضـلـ نـدـاءـ رـبـهـ عـنـدـمـاـ كـانـ أـحـوـجـ مـاـ كـانـ إـلـىـ الـمـوـتـ عـنـدـ تـوـلـيـ إـلـقـابـ وـإـقـبـالـ إـلـدـبـارـ، وـهـذـاـ

(١) انـظـرـ: الـبـدـاـيـةـ وـالـنـهـاـيـةـ (جـ ١٢ـ ٣٦١ـ).

يدل على أن الله به عناية<sup>(١)</sup>

وذكر صاحب النجوم الظاهرة أنه كان بين الملك العادل أبي بكر بن أيوب والفضل وحشة فلما بلغ الفاضل مجى العادل إلى مصر دعا الله أن يقبضه إليه فمات قبل دخول العادل، فعندما كان العادل داخلاً من باب النصر، كانت جنازة القاضي الفاضل خارجة من زويلة<sup>(٢)</sup>.

### ب- وفاة السلطان الناصر صلاح الدين:

عندما وقفت على ترجمة صلاح الدين رحمه الله، ووصلت إلى آخر لحظات حياته ذرفت عيناي بالدموع، واهتز قلبي بالخشوع، لهذا البطل العملاق الذي كان للإسلام رداءً وحرزاً وكهفاً من كيد الكفرة اللئام، وكانت وفاته في عام ٥٨٩هـ، وتذكر كتب التاريخ أن أهل دمشق لم يصابوا بمثل مصابه، وود كل منهم لو فداه بأولاده وأحبابه وأصحابه، فعندما كان يقرأ عليه القرآن وهو في سكرات الموت من القارئ على قوله تعالى: **هُوَ**

**اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَالَمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ** [الحشر: ٢٢].

فقال صلاح الدين رحمه الله: وهو كذلك صحيح. فلما أذن الصبح جاء القاضي الفاضل فدخل عليه وهو في آخر رمق، فلما قرأ القارئ: **لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ** [التوبه: ١٢٩]. تبسم وتهلل وجهه وأسلم روحه إلى ربه سبحانه، ومات رحمه الله وجعل الجنة مثواه، وكان له من العمر سبع وخمسون سنة، ثم أخذوا في تجهيزه وحضر جميع أولاده وأهله، وكان الذي تولى غسله خطيب البلد الفقيه الدولي، وكان الذي أحضر الكفن ومؤنة التجهيز القاضي الفاضل من صلب ماله الحلال، وأمّ الناس عليه ابن الزكي، ثم دفن في داره بالقلعة المنصورة في

(١) انظر: سير أعلام النبلاء (ج ٣٤٣/٢١).

(٢) انظر: النجوم الظاهرة (ج ١٥٧).

دمشق، ونزل ابنه الأفضل في لحده ودفنه وهو يومئذ سلطان الشام، ويقال: إنه دفن معه سيفه الذي كان يحضر به الجهاد، وذلك عن أمر القاضي الفاضل، وتفاعلوا بأن يكونه معه يوم القيمة يتوكأ عليه، حتى يدخل الجنة إن شاء الله<sup>(١)</sup>.

لقد وقع نبأ صلاح الدين على المسلمين جميعاً وقع الصاعقة للصدمة الفادحة، والمصاب الجلل. وهذا القاضي ابن شداد يصف لنا ذلك المشهد المرريع إذ يقول: «وكان يوم موته يوماً لم يصب الإسلام والمسلمون بمثله بعد فقد الخليفة الراشدين رضي الله عنهم وغشى القلعة والملك والدنيا وحشة لا يعلمها إلا الله تعالى، وبالله لقد كنت أسمع الناس أنهم يتمنون فدا من يعز عليهم بنفوسهم، وكنت أتوهم أن هذا ضرب من التجوز والترخص إلى ذلك اليوم، فإني علمت من نفسي ومن غيري أنه لو قبل الفداء لفدي بالأنفس»<sup>(٢)</sup>.

لقد كان صلاح الدين -رحمه الله- قائداً ربانياً تربى في أجواء علمية رسمت في زمن نور الدين، واستمرت في عهده فلأخرجت هذا الأنموذج الرفيع الذي أعاد الله به للأمة عزتها وقوتها.

#### ج- الملامح الرئيسية في شخصية صلاح الدين:

**أولاً:** تقربيه للعلماء وحبهم واحترامهم واستشارتهم وإعطاؤهم المكانة اللائقة بهم، وإحياء المدارس والعلم، وحضور السلطان مجالس العلم، بل إن السلطان صلاح الدين يذهب إلى الإسكندرية مصطحبًا معه ولديه علي وعثمان لحضور مجلس الحافظ السلفي، وترقى العالم كمال الدين الشهير زوري إلى مرتبة الوزارة، ومن مستشاري صلاح الدين العالم الواعظ ابن نجا الحنفي، ووزيره القاضي الفاضل من أكابر الكتاب محبًا للعلم وأهله، ومنهم نجم الدين الخوشاني، والفقير الشافعي، وهو

(١) انظر: البداية والنهاية (ج ١٢/٥).

(٢) انظر: النجوم الظاهرة (ج ٦/٥٢).

الذي شجع صلاح الدين على إنهاء الدولة العبيدية وقطع الخطبة لهم، بني له صلاح الدين مدرسة وفوض تدريسها إليه، ومن الفقهاء الأمراء الفقيه الهاكاري: «وكان جندياً شجاعاً كريماً، تفقه على الشيخ أبي القاسم البرزي واتصل بالأمير أسد الدين شيركوه، وكان يخاطب صلاح الدين بما لا يقدر عليه غيره، توفي وصلاح الدين محاصر لعكا»<sup>(١)</sup>.

وكان إذا زاره عالم اهتم به جداً، ولا يتركه حتى يزوده بالمال والأمتعة له ولجيئاته وأقربائه.

إن هذه الانتصارات العظيمة لا تكون إلا بوجود مثل هذا التلام و التعاطف بين الأمراء والعلماء، وقال القاضي ابن شداد: «وكان يجلس للعدل في كل يوم اثنين وخميس في مجلس عام يحضره الفقهاء والقضاة، وكان يفعل ذلك سفراً وحضرأ»<sup>(٢)</sup>. وكان آل المقدسي الذين سكنوا حي الصالحية في دمشق أبو عمر محمد ابن أحمد بن قدامة وأخوه وابن خالهم الحافظ عبد الغني والشيخ العمامي، كانوا لا ينقطعون عن غزارة يخرج صلاح الدين فيها، وقد حضروا معه فتح القدس والسواحل وغيرها»<sup>(٣)</sup>.

إن القادة الذين يحترمون العلماء والفقهاء في حقيقة عملهم هذا قد أخذوا بسنة من سنن التمكين والنصر والغلبة على الأعداء.

إن الذين يهاجمون علماء الأمة ومفكريها وساستها ومربيها وفقهاءها ومحاتيها وحركييها يخدمون المخططات اليهودية والنصرانية والطاغوتية والاستخبارية سواء شعروا بذلك أم لا، والذين لا يزالون يطعنون في علماء الأمة بفعلهم هذا يكونون قد ابتعدوا عن منهج أهل السنة والجماعة الذي يقول: «وعلماء السلف من السابقين ومن بعدهم من التابعين أهل الخير والأثر، وأهل الفقه والنظر لا يذكرون إلا بالجميل، ومن ذكرهم بسوء

(١) وفيات الأعيان (ج ٤٩٧/٣).

(٢) ليزيد التاريخ نفسه؟ ص (٩٤).

(٣) انظر: البداية والنهاية (ج ٣١/٣٩).

فهو على غير السبيل»<sup>(١)</sup>.

ولقد رأيت أقواماً يستهذنون بالعلماء والفقهاء والمحاذين والدعاة، بل بعضهم كفر بعض قادات الحركات الإسلامية بدون بينة، بل بجهل وعناد واستخفاف، وببعضهم يتلذذ بغيبة العلماء والطعن فيهم، وينشر ذلك على المنابر وفي الصحف، ولو أتيحت له الإذاعة لهذا الغرض لطار فرحاً، وما يدرى المسكين أن لحوم العلماء مسمومة، وعادة الله في هتك منقصتهم معلومة، وما يدرى هذا المتعلم أن الاعتبار في الحكم على الأشخاص بكثرة الفضائل، قال ابن القيم -رحمه الله-: «ومن له علم بالشرع والواقع يعلم قطعاً أن الرجل الجليل الذي له في الإسلام قدم صالح وأشار حسنة وهو من الإسلام وأهله بمكان، قد تكون منه الهافة والزلة هو فيها معذور، بل مأجور لاجتهاده، فلا يجوز أن يتبع فيها، ولا يجوز أن تهدر مكانه وإمامته في قلوب المسلمين»<sup>(٢)</sup>.

إن تاريخ الأمة الإسلامية المجيد يبين لنا أهمية احترام العلماء والدعاة وتقديمهم في إعزاز هذا الدين. فعلى العاملين لإعادة ماضينا المجيد وعزنا التلذيد أن يعملا على إعادة دور العلماء والفقهاء والإمام الناس باحترامهم، ومنع العملاء المندسين في صفوتنا للطعن في علمائنا بالأقوال المزخرفة والأساليب الملتوية للضحى على شبابنا حتى لا يفلحوا في دنيا ولا في آخرة.

**ثانياً:** ومن الملامح الواضحة في شخصية صلاح الدين شغفه بالجهاد، قال القاضي ابن شداد: «وكان -رحمه الله- شديد المواظبة على الجهاد، عظيم الاهتمام به، ولو حلف حالف أنه ما أنفق بعد خروجه إلى الجهاد ديناراً إلا في الجهاد، وفي الإرداد لصدق، وبر في يمينه، ولقد كان الجهاد قد استولى على قلبه وسائر جوانحه استيلاء عظيماً، بحيث ما كان له حديث إلا فيه،

(١) شرح الطحاوية (ج ٢/٧٤٠).  
(٢) أعلام الموقعين (ج ٣/٢٨٣).

ولا نظر إلا في آله، ولا اهتمام إلا برجاله، ولا ميل إلا إلى من يذكره، ويحث عليه، ولقد هجر في محبته «الجهاد» أهله وولده ووطنه وسكنه، وقنع بالدين بالسكون في ظل خيمة تهبه بها الرياح يمنة ويسرة، وكان الرجل إذا أراد أن يتقرب إليه يحثه على الجهاد، وقد سرنا مع السلطان على الساحل نطلب عكا وكان الزمان شتاءً عظيماً، والبحر هائجاً وموجه كالجبال، وكانت حديث عهد بروية البحر فعظم عندي، واستخففت رأي من يركب البحر، بينما أنا في ذلك إذ التفت إلى وقال في نفسه: إنه متى يسر الله تعالى فتح بقية الساحل قسمت البلاد، وأوصيت وودعت وركبت هذا البحر إلى جزائرهم أتبعهم فيها حتى لا أبقى على وجه الأرض من يكفر بالله أو أموت، فعظم وقع هذا الكلام عندي وحكيت له ما خطر لي، فانظر إلى هذه الطوية ما أطهرها، وإلى هذه النفس ما أشجعها وأجسرها، اللهم إنك تعلم أنه بذل جهده في نصرة دينك رجاء رحمتك فارحمه، وأما صبره فقد رأيته بمرج عكا وهو على غاية من مرض اعتراه بسبب كثرة دماميل كانت ظهرت عليه من وسطه إلى ركبته بحيث لا يستطيع الجلوس، وكان مع ذلك يركب من بكرة النهار إلى صلاة الظهر، وهو صابر على شدة الألم ويقول: «إذا ركبت يزول عنك الألم حتى أنزل»<sup>(١)</sup>.

إن في زماننا هذا اندفاعاً عظيماً نحو ساحات الوعي، والشاهد على ذلك ما حدث في أفغانستان، وما نسمعه من تضحيات عظيمة في الأرض المحتلة، إلا أن في بعض بلاد المسلمين من أشرف على الحركات الجهادية إخوة لنا تنقصهم خبرات كثيرة من فهم لسنن الله في تغيير الشعوب والمجتمعات، والأهم من ذلك معرفتهم في دين الله ضعيفة، وخصوصاً في السياسة الشرعية وأحكام الدماء والأعراض والأنفس، والدرج في تربية الشعوب حتى تتهيأ لتصبح مجاهدة، وشرعوا في

(١) الروضتين (ج ٢٢١، ٢٢٢).

إصدار الفتاوى والأحكام التي قرأوها من كتب تخدم غرضهم واهتموا بتربيبة الشباب عليها، وأقحموا أتباعهم في معارك خاسرة ضد حكوماتهم في صراع عنيف ينتهي بقتل بعضهم، وسجن آخرين منهم ومن غيرهم، وتشريد العوائل الأخير من المسلمين، وتسببوا في تعطيل مشاريع دعوية تربوية. وفعلهم هذا فيه تجاوز من عدة أمور:

**أولاً:** إن **الجهاد** حق الأمة وليس حق أفراد أو جماعات وتقرره الأمة بواسطة أهل الحل والعقد من الفقهاء والعلماء الذين تختارهم، ويسبق هذا مجهد تربوي وعلمي وفقيهي في أوساط الشعب لتعريفهم بحقيقة دينهم، واستضافة البيان، ويكون تحت إشراف العلماء والفقهاء، فإن كان الشعب الذي نتكلم عنه لا يوجد فيه علماء وفقهاء فلابد من دفع مجموعة من أبنائه للتفرغ لطلب العلم وأخذه من أهله، ومن شهدت لهم الأمة أنهم أهل لذلك حتى يتهيأوا للإشراف على العمل الجليل، حتى تجد الأمة من ترجع إليه في مشاكلها العظيمة، ويأخذ بيدها نحو تحكيم شرع الله بسنة الله في التدرج، وخصوصاً في عصرنا هذا الذي تموج فيه الفتن.

فالامور العظيمة كالجهاد في سبيل الله تعالى مردها إلى أهل العلم والبصيرة النافذة، قال تعالى: **وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولَئِكَ الْأُمْرِ مِنْهُمْ لَعِلَّهُمْ لَعِلَّهُمْ الَّذِينَ يَسْتَبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَوْلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَتَبَعَّذُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا قَلِيلًا** [النساء: ٨٣]. لا إلى من قضى عمره في الهندسة المعمارية أو الصناعية أو الهندسية، أو قضى عمره في دراسات الجراحات الطبية أو غيرها من الفنون، ثم قرأ بعض الكتب فحفظها وفهمها على حسب فهمه المحدود، وشن حرباً على العلماء والفقهاء والحركات الإسلامية صاحبة الفهم الشامل، التي أشرف على تأسيسها وحركتها علماء وفقهاء شهدت لهم الأمة بعلمهم

وإلاصهم وصدقهم، ولا الرجوع إلى من عاش في متابعة الجرائد والإذاعات وتتبع سقطات الدعاة، وتتلذذ على كتب حرب العصابات مثل ماوتسى تنج في الصين وجيفارا في أمريكا اللاتينية، والبعد عن قيادتنا العظيمة أمثال نور الدين وصلاح الدين، وقبل هؤلاء سيد المرسلين وأصحابه الميمين الطيبون وأراد أن يدفع بشباب الأمة نحو أهدافه التي رسمها.

قال الشيخ العلامة ابن سعدي -رحمه الله- في تفسيره للآلية المذكورة: «هذا تأديب من الله لعباده على فعلهم غير اللائق، وأنه ينبغي لهم إذا جاءهم أمر من الأمور المهمة والمصالح العامة ما يتعلق بالأمن وسرور المؤمنين، أو الخوف الذي فيه مصيبة عليهم أن يتثبتوا ولا يستعجلوا بإشاعة ذلك الخبر، بل يردونه إلى الرسول **خ** وإلى أولي الأمر منهم أهل الرأي والعلم والنصح والعقل والرزانة الذين يعرفون الأمور، ويعرفون المصالح وضداتها، فإن رأوا ما فيه مصلحة، أو فيه مصلحة ولكن مضرته أكبر من مصلحته لم يذيعوه، ولهذا قال: **لَعْلَمَةُ الَّذِينَ يَسْتَبْطُونَهُ مِنْهُمْ** أي: يستخبرون بفکرهم وآرائهم السديدة وعلومهم الرشيدة.

وفي هذا دليل لقاعدة مهمة وهي: إذا حصل بحث في أمر من الأمور ينبغي أن يوكل إلى من هو أهل لذلك، و يجعل إلى أهله، ولا يتقدم بين أيديهم فإنه أقرب للصواب، وأحرى للسلامة من الخطأ.

وفي النهي عن العجلة والتسرع لنشر الأمور من حين سماعها، والأمر بالتأمل قبل الكلام، والنظر فيه هل هو مصلحة فيقدم عليه الإنسان أم لا فيحجم عنه»<sup>(١)</sup>.

إن قضايا الجهود والسياسة الشرعية ما كان يفتى فيها إلا العلماء الراسخون في المعرفة والعلم والفقه، والذين أصبحت لهم

(١) تفسير السعدي (ج ٥٤، ٥٥).

درائية بمقاصد الشريعة، والموازنة بين المصالح والمفاسد، والأدلة التفصيلية ولا يمكن لشباب في مقتبل العمر ضاعت أوقاتهم في القبيل والقال، ولم يجلسوا في حلقات العلم ويأخذوه عن شيوخه أن يفتوا في أمور الجهاد التي تزهق فيها الأرواح، وتنفق فيها الأموال ويعتدى فيها على الأعراض.

بعد الدرس العميق لسيرة المصلح الجهادي صلاح الدين يتبين لنا أن الذين كانوا يفتون في زمانه هم العلماء الذين فهموا الشريعة ومقاصدها، واستوعبوا الموازنة بين المصالح والمفاسد، وواقعهم الذي عاشوا فيه، وتفنوا في معرفة المصالح والمفاسد.

وأنصح إخواني أبناء المسلمين أن لا ينغرروا بما أوتى جدلاً باللسان ولم يشهد له بأنه من أهل الفتوى، وأن لا يأخذ الإنسان دينه إلا من شهدت لهم الأمة بالعلم وعرفوا بالحرص عليه، وتعلموا على أيدي العلماء، وصبروا علىأخذ العلم، لأن الدين وفهمه عظمك ولحمك ودمك، فانتظر عنمن تأخذ دينك فلا تأخذ من النكرات الذين أخذوا بعض ثقافاتهم من الصحف والأوراق واعترزوا بعقولهم وتفاخروا بنفوسهم.

إن العلم الشرعي علم يؤخذ بالتلاقي فلا يجدي الأخذ من الكتب فقط، بل الاقتصر في التلاقي على الأخذ من الكتب بلية من البلايا، وكذا اجتماع الشباب والطلبة على التدارس دونأخذ عن شيخ عالم عامل.

**يقول الإمام الشافعي -رحمه الله-:** «من تفقه من بطون الكتب ضيع الأحكام»<sup>(١)</sup>.

**وكان بعض السلف يقولون:** «من أعظم البلايا تشيخ الصحيفة»<sup>(٢)</sup>.

إن علماء الأمة على مر العصور والأزمان لا يرفعون فوق

(١) ابن جماعة، تذكرة السامع ص (٨٧).  
(٢) المصدر السابق ص (٨٧).

رؤوسهم الرایات، ولا يدعون إلى شعارات، ولا يطالبون الناس بالانتماء إليهم، إنما يطالبون الناس بالانتماء إلى سنة سيد المرسلين **✖**، وإياك أخي أن تكون مثل الخوارج الذين تركوا أهل العلم والفضل من الصحابة، وتابعوا الأعراب الذين لا يجيدون إلا الخطابات الحماسية، وتأجيج العاطفة، فاحرص على الموثوق في دينه وعلمه:

«فإن هذا العلم دين فانظروا عنم تأخذون دينكم»<sup>(١)</sup>.

إن جيل صلاح الدين قادة وجندوا، جماعات وأفراداً، فهموا معنى قيمة العلم وممن يؤخذ، وأعطوا الفتوى لأصحابها، وتسليم العلماء الربانيون سياسة الأمة فقطعوا بها المراحل، وتدافع الجميع نحو مرضاه الله؛ وزراء وقاد وسلطانين وعوام، فأصبح شغفهم بالعلم والعلماء واضحًا معلومًا، وحرصهم على الجهاد وتفجير طاقاته شيئاً ملماوساً من سيرتهم، إن الجهاد حق الأمة وليس حق الأفراد، وتقرره الأمة بالاتفاق حول أهل الحل والعقد الذين تقدمهم الأمة، وليس مجموعة من الأفراد يطعنون فيمن يخالفهم.

**ثانياً:** من السمات الشخصية في صلاح الدين حرصه على العدل، وكان الأماء والوزراء من قبل يتسلطون على الناس في أموالهم وأراضيهم، والملوك يسمحون لهم بذلك إرضاء لهم وحتى تبقى طاعتهم.

**ثالثاً:** زهده في الدنيا ولذلك لم يخلف أموالاً ولا أملاكاً لجوده وكرمه وإحسانه إلى أمرائه وغيرهم، وحتى إلى أعدائه، وكان متقللاً في ملبيه، ومائكه، ومركبته، وكان لا يلبس إلا القطن والكتان والصوف.

**رابعاً:** كان مهتماً بالعلوم في اللغة والأدب وأيام الناس، وكان يحفظ ديوان الحماسة لأبي تمام.

**خامساً:** كان مواظباً على الصلوات في أوقاتها في الجماعة،

(١) مقدمة صحيح مسلم (ج ٤ / ١).

يقال: إنه لم تفته الجماعة في صلاة قبل وفاته بدهر طويل، حتى ولا في مرض مותו، كان يدخل الإمام فيصلي به، وكان يتجمّش القيام مع ضعفه.

سادساً: كان رقيق القلب سريع الدمعة عند سماع القرآن الكريم، والحديث الشريف.

سابعاً: كان ضحوك الوجه كثير البشر، لا يتضجر من خير يفعله، شديد المصايرة على الخيرات والطاعات<sup>(١)</sup>. فرحمة الله على أمثاله وأعلى ذكره في الصالحين.

د- من أروع المراثي في صلاح الدين الأيوبي رحمه الله

قال العmad الأصبهاني رحمه الله: «دخلنا عليه ليلة الأحد للعيادة ومرضه في زيادة، وفي كل يوم تضعف القلوب وتتضاعف الكروب، ثم انتقل من دار الفناء إلى دار البقاء، ومات بموته رجاء الرجال، وأظلم بغرور شمسه فضاء الأفضال ورثاه الشعراة»... إلى أن قال العmad الأصبهاني مرثيته المشهورة:

شَمَلَ الْهَدِي وَالْمَلِكَ عَمَ وَالْدَّهَرَ سَاءَ وَأَقْلَعَتْ حَسَنَاتِهِ  
بِاللَّهِ أَيْنَ النَّاصِرُ الْمَلِكُ الْمُتَّيَّبُ  
أَيْنَ الَّذِي مَذَلَّ لَمْ يَذَلِّ مَخْشِيَّةً  
أَيْنَ الَّذِي كَانَتْ لَهُ طَاعَتْنَا  
أَيْنَ الَّذِي مَا زَالَ سُلْطَانًا لَنَا  
أَيْنَ الَّذِي شَرَفَ الزَّمَانَ  
لَا تَحْسِبُوا مِنْ مَاتَ شَخْصًا  
مَلَكَ عَنِ الْإِسْلَامِ كَانَ مَحَامِيًّا  
قَدْ أَظْلَمَتْ مَذْغَابَ عَنَا دُورَهُ

(١) انظر: ابن كثير، البداية والنهاية (ج ٢/٦٧٠).

أودى على يوم النشور رفاته  
محفوفة بوروده حفاته  
متعطف مفوضة صدقاته  
في ذكره من ذكره آياته  
من سلها وركوبها عزماته  
من كل قلب مؤمن روعاته  
منه الذئاب وأسلنته رعاته  
ديئاً تولى مذ رحلت ولاته  
ووصلت ملكاً باقياً راحاته<sup>(١)</sup>  
من للجهاد ولم تعد عاداته  
فكانما سنته سعاداته  
رضوان رب العالمين بل<sup>(٢)</sup>

دفن السماح فليس تنشر  
الذين بعد أبي المظفر يوسف  
من لليتامي والأرامل راحم  
لو كان في عصر النبي  
بكت الصوارم والصواهل إذ  
يا وحشة الإسلام حين تمكنت  
يا داعياً للدين حين تمكنت  
ما كان ضرك لو أقمت  
فارقت ملكاً غير باق متعباً  
من للثغور وقد عدتها حفظه  
ما كان أسرع عصره لما  
فعلى صلاح الدين يوسف

#### هـ من أروع الرسائل في أخبار وفاة صلاح الدين:

قال صاحب النجوم الظاهرة: وفي ساعة موت السلطان صلاح الدين كتب القاضي الفاضل إلى ولده الملك الظاهر صاحب حلب بطاقة مضمونها:

+لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ" [الأحزاب: ٢١]، +إِنَّ  
زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ" [الحج: ١].

كتبت إلى مولانا السلطان الملك الظاهر، أحسن الله عزاءه وجبر مصابه، وجعل فيه الخلف للملك المرحوم، وقد زلزل المسلمين زلزاً عظيماً، وقد حفرت الدموع المحاجر، وبلغت القلوب الحناجر،

(١) النجوم الظاهرة (ج ٦٠، ٦١).  
(٢) صلاح الدين بطل حطين ومحرر القدس، ص ١٠٢.

وقد قبلت أباك ومخدمي وداعاً لا تلقي بعده، وقد قبلت وجهه عنى وعنك، وأسلمته إلى الله مغلوب الحيلة، ضعيف القوة، راضياً عن الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وبالباب من الجنود المجندة، والأسلحة المغمدة، ما لا يدفع البلاء، ولا يرد القضاء، وتندمع العين ويخشى القلب، ولا نقول إلا ما يرضي رب، وإنما عليك يا يوسف لمحزونون، وأما الوصايا فما يحتاج إليها، والآراء فقد شفوني المصاب عنها، وأما لائح الأمر فإنه إن وقع اتفاق مما وعدتم إلا شخصه الكريم، وإن كان غير ذلك فالمصاب المستقبلية أهونها موتها، وهو الهول العظيم والسلام»<sup>(١)</sup>.

فرحمة الله على صلاح الدين ومن قبله من السابقين ومن بعده من المسلمين الذين أخذوا بسنن التمكين.

قد يتساءل القارئ لماذا هذا الإطناب في سيرة صلاح الدين ونور الدين؟ وجوابي على ذلك أن الدولة العبيدية لها أسباب مباشرة في السقوط وأسباب غير مباشرة، وإن في رأيي أن من أهم الأسباب في زوال الدولة العبيدية: جهود القائدين العظيمين نور الدين محمود، وصلاح الدين؛ ولذلك أطربت في سيرتهما العطرة وإيضاح أهم أسباب النصر التي التزموا بها وأخذوا بها، وإظهار الجهود العلمية والتربوية والفقهية التي قام بها العلماء في عصرهما وعصر من سبقهما، ليصل القارئ الكريم إلى أن صلاح الدين ونور الدين لا يأتيان فجأة دون تمهيدات وإرهاصات وجهود تبذل من قبل أفراد الأمة وجماعاتها وعلمائها ودعاتها، وليرعلم القارئ أن التغيير لا يحدث في الأمة إلا إذا سبقه حرص جماعي على الأخذ به، وعلى أهمية معرفة أسباب النصر وعوامل الهزيمة وأهمية مزج الإخلاص في النية بالصواب في التفكير والعمل، لا غنى لأحدهما عن الآخر.

وبهذا أكون قد انتهيت من كتابة الدولة العبيدية في الشمال الإفريقي.

(١) النجوم الزاهرة (٥٣،٥٢/٦).

فإن أصبت فمن الله وحده، وإن أخطأت فمن نفسي  
وتقصيري.

أسأل الله أن يكون عملي خالصاً لوجهه الكريم، وأن تنتفع به  
أجيال المسلمين.

\* \* \*

## نتائج البحث

- ١- عندما تكون الأمة قوية يعمد أعداؤها إلى لباس ثوب الدين ليسهل لهم تفتيتها ونخرها من الداخل وخصوصاً اليهود، ويتفنون في رفع الشعارات المزيفة والكاذبة لخداع عوام المسلمين، وهذا ما فعله الزنديق اليهودي الحاقد عبد الله بن سبأ وهو أول من بذر بذرة الرافضة في الأمة باسم التشيع ومناصرة أهل بيته النبوة.
- ٢- إن أهل البيت رضوان الله عليهم وخصوصاً علماءهم ابتداءً من الإمام علي رضي الله عنه يعتبرون من علماء أهل السنة والجماعة، وحاربوا بكل ما يملكون أهل البدع والابداع في الأمة.
- ٣- إن زيد بن علي على خذه أهل الرفض لكونه امتنع عن سب الشيفين رضي الله عنهم، وهذا يدل على حقد الروافض للصحابية الكرام.
- ٤- إن التشيع كثرت فرقه وانتشرت في بقاع الأرض وأصبحت له دول تحمى أتباعها، ومن المعلوم أن الأفكار لا تموت في الغالب وإنما يتغير أشكالها ولباسها وفق ما يحتاجه أهل كل مكان وزمان؛ ولذلك فإن بيان فرقهم التي لا زالت منتشرة وغيرت أسماءها جهاد يحبه الله ورسوله.
- ٥- إن من أخطر فرق الشيعة في الوقت الحاضر النصيرية التي تحالفت في الماضي مع النصارى لاحتلال ديار الشام، وكانوا يحزنون إذا انتصر المسلمون ويفرحون إذا هزم المسلمون، ولا زالت تحالفاتهم مع النصارى واليهود مستمرة ولهم دولة في سوريا أذاقوا أهل السنة فيها الويلاط من قتل وسجن وتعذيب وتشريد.
- ٦- ومن أخطر الفرق المعاصرة: الاثني عشرية التي أقامت دولة في إيران، وتدرج في نشر أفكارها على مستوى العالم أجمع، ولا تستغرب إذا استمر أهل السنة في نومهم العميق أن يضموا الإمارات العربية قطر والبحرين وجزءاً من العراق

وال سعودية، ويرون هذا التوسع جهاداً ودينًا وقربة لله.

٧- إن الإسماعيلية أتقن تنظيمها ووفرت له كل الأسباب - التي تنقل التنظيم إلى حكم دولة- من أسباب عسكرية، وأمور مادية، و اختيار كفاءات عالية لها المقدرة على التخطيط والتنفيذ.

٨- إن القيادة الإسماعيلية اختارت مكاناً مليئاً بالظلم وفيه صراع عنيف بين القبائل والدولة العباسية، وأرسلت دعاتها على مراحل حتى جاء دور الماكر الخادع أبي عبد الله الشيعي الذي تدل كتب التاريخ أنه رجل دولة له مقدرات عسكرية وفكرية وظفها في تحقيق أهدافه، وعندما استطاع أن يعرف مواطن القوة في المجتمع المغربي وموطن الضعف شرع في الأخذ بأسباب القوة وإنهاك دولة الأغالبة وزيادة ضعفها مما ساعد على إسقاطها عام ٢٩٧ هـ.

٩- كان الناس في زمن مجىء أبي عبد الله الشيعي مهينين للتغيير، ويبحثون عن بديل، ويسعون لازالة الظلم وتولدت ثورة عظيمة بين النساء والشعب في الشمال الإفريقي.

١٠- إن عبيد الله المهدي عندما تقلد أمور الحكم عمل على تصفية أتباعه المخلصين الذين أسسوا دولته، وهذا شيء ملاحظ في تاريخ البشرية، وهو ما يسمى بأن الثورة تأكل أبناءها، وأقول: إن هذا الأمر يدخل في سنة الله الجارية: من أعن ظالماً سلطه الله عليه، وما انتقام الرئيس العراقي من وزيره وعامله وصهره عنا بعيد، بل جل الثورات تتعرض لهذه التصفيات.

١١- إن عبيد الله استفاد من معتقد المسلمين في المهدي المنتظر وزين الأمر وزخرفه حتى أقنع كثيراً من الناس بأنه هو المقصود.

١٢- إن علماء أهل السنة دائمًا وأبدًا عندما تشتد الظلمة ويغيب الإسلام يقومون بدورهم الريادي في إحياء الأمة، ولو كلفهم ذلك نفوسهم وأموالهم وأهاليهم.

١٣- إن تربية الأمة على معتقد أهل السنة والجماعة هو السياج العقدي والفكري وال النفسي الذي يحميها من الدعوات

## الضالة المضلة

٤- إن أهالي طرابلس قاوموا المد الرافضي والمعتقد الباطني، ودخلوا في قتال عنيف معبني عبيد وفي نهاية المطاف **إنقاد أهل طرابلس بالقوة والسلاح** لدولة العبيديين.

٥- لقد فعل العبيديون في أهالي برقة ما تشعر منه الأبدان وتشيب منه الرؤوس، وثار أهل برقة من العبيديين فقتلوا عاملهم وكثير من رجال كتامة ولكنهم أخذوا بالتنكيل، والتعذيب والقتل وسب النساء.

٦- استطاع أبو يزيد الخارجي أن يهزم كيان الدولة العبيدية وكاد أن يقضي عليها إلا أنه لم يحقق ذلك؛ لأن عقليته لم تكن عقلية رجل دولة، ولم تكن له خطة واضحة الأهداف كما أنه غدر بحلفائه مما أفقد ثقة الناس فيه.

٧- إن علماء أهل السنة اجتهدوا في مناصرتهم لأبي يزيد الخارجي إذ رأوا أنه أخف الضررين، والدرس العميق الذي نخرج به هو شدة الحذر في مثل هذه التحالفات وتقدير المصالح والمفاسد وخصوصاً عند أهل البدع الاعتقادية والأحزاب العلمانية، فالمسلم كيس فطن لا يلدع من جحر مرتين.

٨- من أسباب نجاح ثورة أبي يزيد أن القائم بأمر الله الخليفة العبيدي سب الأنبياء وأظهر كفره، فاستغل أبو يزيد ذلك وألب إباضية المغرب وجموع القبائل وفقهاء وزهاد القيروان عليه.

٩- أظهر الخليفة المنصور العبيدي الإسلام وقدم الفقهاء والعلماء ورفع الظلم عنهم حتى سكنت البلاد وقضى على الخارجين عليه.

١٠- إن أهالي الشمال الإفريقي طوبلو النفس لا يرضون بغير منهج أهل السنة ولهم استعداد أن يقدموا الغالي والرخيص في سبيل هذه العقيدة الصحيحة؛ لذلك اضطر خلفاء العبيديين أن يفكروا في الانتقال إلى مصر والتخلص من الثورات

والاضطرابات.

٢١- أصبحت الدولة العبيدية راعية الفكر الباطني في العالم الإسلامي، وتمده بالمال والسلاح وبكل ما يحتاجه، لتنويعه ضد أهل السنة، فتم التعاون بين القرامطة والubiidiين إلا أنهم اختلفوا واصنعوا على الدنيا.

٢٢- اتخذت الدولة العبيدية أساليب متنوعة في القضاء على عقيدة أهل السنة وكلها لم تتحقق أهدافها.

٢٣- قاوم علماء السنة المد العبيدي الرافضي بكل الأساليب المتاحة لهم من حجة وتعليم ودعوة وحمل سلاح ضد الطغاة الظالمين وتحملوا القتل والسجن والتعذيب.

٢٤- استهدفت علماء أهل السنة في دعوتها النساء الصنهاجيات ونجحوا في إرشادهن وتعليمهن وأخص بالذكر الفقيه أبو الحسن الزجال.

٢٥- كان الاهتمام بالمعز بن باديس مكسباً عظيماً لأهل السنة، وكان المعز بن باديس حكيمًا في تدرجه لانفصال عن الدولة العبيدية الباطنية، إذ شجع العلماء والفقهاء من أهل السنة في دعوتها، وضائق الروافض، بل واستدرجهم لمعارك طاحنة للقضاء عليهم بالسيف.

٢٦- إن الدولة الصنهاجية البربرية الزييرية تحولت في زمن المعز إلى دولة سنية وهذه بداية ضعف الدولة العبيدية، بل من أسباب سقوطها.

٢٧- إن إلغاء المذاهب السنية وإلزام الناس بالالتزام بمذهب واحد ضيق قاعدة الدفاع في الشمال الإفريقي، وكان الأولى للمعز أن يتبنى التيارات السنية كافة كما فعل نور الدين محمود مع كونه حنفياً، إلا أنه قدر وقدم بقية المذاهب السنية، وكما فعل صلاح الدين مع كونه شافعياً.

٢٨- لقد كانت سنة الله واضحة في آجال الملوك والحكام، وكذلك قوة الأفكار التي تحميها الدول، وكم من تغيير حدث من أحفاد وأبناء من هم أعداء لمنهج أهل السنة.

٢٩- مكرت الدولة العبيدية بالمعز بن باديس بإرسالها القبائل العربية للشمال الإفريقي، وكان من أسباب انهزام المعز الصراع الغنيف بين صنهاجة وكتامة وزناتة، وتركيب الجيش وارتكازه على العبيد الذين لم يتحصلوا على قسط وافر من التربية الإيمانية.

٣٠- يعتبر عصر تميم بن المعز أفضل من والده، إذ استطاع أن يضم المدن التي انفصلت إلى دولته، وأن يجند القبائل العربية في جيشه وأن يهزمبني عمه أصحاب الدولة الحمادية واستمر على نهج أبيه والدعوة إليه.

٣١- يعتبر عصر يحيى بن تميم من أقوى العصور الزيرية خصوصاً في مجال البحر، وشن الحروب على النصارى، وإرسال الحملات الجهادية في حوض البحر المتوسط، كما أن التجارة ازدهرت ازدهاراً عظيماً انعكس على الرعایا، واستطاع أن يسوّي العرب بسياسة حكيمة.

٣٢- في عصر الأمير علي بن يحيى بدأت الأطماع النصرانية تظهر للعيان، وتحركت أساطيل النصارى من صقلية، للمناوشات في البحر المتوسط.

٣٣- سقطت المهدية عاصمة الزيريين في عام ٤٥٣ هـ في أيدي «رجال النصارى» حكام صقلية، وكذلك طرابلس ومدن الساحل في الشمال الإفريقي.

٣٤- استطاع الموحدون أن يطهروا الشمال الإفريقي من النصارى وأن يحافظوا على وحدة البلاد السياسية من المغرب الأقصى إلى الحدود المصرية.

٣٥- كان لسقوط الدولة الزيرية أسباب كثيرة من أهمها: الصراع الداخلي بين صنهاجة وكتامة وزناتة، وتوسيع الصراع بدخول العرب حلبة الصراع مما أضعف الدولة في نواحيها العسكرية والتجارية والسياسية وغيرها، وجعل العلماء والفقهاء يهاجرون إلى المشرق أو الأندلس أو المغرب الأقصى.

٣٦- حكمت الدولة الزيرية ١٨٠ سنة هجرية ثم انتهت

وأصبحت كالآمس الغابر **لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ فَلَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ** [يونس: ٤٩] وهذا يفيدنا عبرة واتعاظاً.

**٣٧** - إن كان العبيديون نجحوا في إضعاف المعز بن باديس ودولته فإن الله سلط عليهم إخوان المعز في العقيدة نور الدين محمود، وصلاح الدين الأيوبي للقضاء على ملك العبيديين.

**٣٨** - تكاثفت جهود الأمة لمحاربة المد الباطني الإسماعيلي، وظهر ذلك جلياً فيما قام به السلطان محمود الغزنوی في بلاد الهند، والسلطان ألب أرسلان السلجوقي في بلاد الشام، من حرب العبيديين، وكان الغزنويون والسلجوقة سنتين في معتقدهم.

**٣٩** - بُرِزَ في الدولة السلجوقية الوزير نظام الملك «الحسن بن علي» وكان ذا صلاح وقوى وهمة في إحياء السنة وإماتة البدعة، فوضع خطة طويلة المدى متعددة المراحل ترمي لإخراج أجيال متفقهة في الدين مستعدة للتضحية في سبيله، فأسس المدارس في ديار المسلمين في نيسابور وال伊拉克 والشام، وامتدت إلى مصر، وشجع العلماء والفقهاء على التعليم والدعوة وتفقيه الناس، ووفر للعلماء والطلاب كل سبل الراحة، وكان من أشهر العلماء في هذه المرحلة العصيبة أبو المعالي الجويني، والإمام الغزالى وقبلهما الماوردي، وأبو إسحاق الشيرازى، فعملوا جادين في محاربة الرفض وإحياء السنن وهؤلاء زعماء المدرسة الشافعية السننية التي كان لها دور ملموس في فترة نهوض الأمة من كبوتها وتهيئتها لفتحات نور الدين محمود، وصلاح الدين.

**٤٠** - ظهرت علماء المدرسة الحنبلية السننية أمثال «أبو الوفاء بن عقيل وأبو الفرج بن الجوزي» وترغبهم لتعليم الناس وتربيتهم، وكان لمدرسة أبي سعيد المخرمي الحنبلية دور ملموس في هذه الجهود، وخصوصاً بعد أن تولى أمر هذه المدرسة الداعية الربانى والعالم الجليل عبد القادر الجيلاني الذي تربى على يديه كثير من علماء الشام في بغداد.

**٤١** - بعد أن بذلت جهود تربوية عظيمة من أشهر روادها

«الإمام الغزالى» وعبد القادر الجيلانى، وبذلت جهود علمية لا يُستهان بها من أشهرها ما قامت به المدرسة الحنبلية الشافعية تولد جيل واضحه أهدافه، عاليه همه، وظهر في هذا الجيل الجديد قادة ربانيون من أمثال: عماد الدين زنكي الذي بدأ في انتزاع أراضي المسلمين من النصارى والحاقدىن وحلفائهم الباطنية الملاعنة.

٤٢- كان عصر نور الدين زمن تغيير للأمة وكانت معالمه وملامح التمكين ظاهرة من عدل شامل، وحب للمصلحة العليا، وتفان في أداء الواجب وتكامل بين أبناء الأمة، وانصهروا جميعاً في تحقيق الأهداف العليا.

٤٣- رأت الدولة الزنكية أنه لا قوة للأمة إلا باتحاد العراق مع الشام فبدأت الدولة الفتية في توحيد أقطارها الإسلامية، ورأت بمنظورها البعيد أنه لا عزة للأمة ولا قضاء على النصارى إلا بالقضاء على دولة الرافضة العبيدية، فأعدوا للأمر عدته، واستطاع نور الدين أن يسقط الدولة العبيدية، ويوحد جبهة القتال الشامية المصرية عام ٥٦٤هـ، وكان ذلك على يد أحد أعوانه المخلصين صلاح الدين الأيوبي.

ويظهر لقارئ التاريخ أن الأمة لا تستطيع أن ترد هجمات النصارى إلا إذا اتحد الشام مع مصر ويكون ما خلفهما من ديار المسلمين ردعاً لهما.

وأما دور الأمة الهجومي لاستمرار عجلة الجهاد والتغلب في أوروبا لا يكون لها ذلك إلا إذا انضم الشمال الإفريقي مع بلاد الشام والديار المصرية.

٤٤- أجادت الدولة الزنكية في إقامة شبكات أمنية على مستوى أملاكها تتبع كل التنظيمات البدعية التي تعمل على إسقاط الدولة السنوية الزنكية الفتية، فكانت الدولة الزنكية تهتم بتتبع أقليات النصارى في ديارهم، وخلق أتباع العبيدين، وجعلهم تحت أعين الدولة؛ ولذلك فإن الحركات الإسلامية السنوية التي تسعى للوصول للحكم من أجل تحكيم شرع الله عليها أن تهتم بمكاتبها الأمنية

وتتطورها بما يليق مع مستوى المرحلة التي تمر بها حتى تستطيع أن تحجم دور الجيوب الداخلية في الأمة «تنظيمات بدعية أو علمانية أو نصرانية أو يهودية» وإتقان هذا الجانب من أهم أسباب التمكين.

**٤٥-** إن الدولة النورية الزنكية ما كانت تسند أمورها القيادية إلا لجنودها وقادتها المخلصين لفكرتها، ولذلك بعد ما مات نور الدين محمود التقط الرأية صلاح الدين، واستمر في تحقيق الأهداف المرسومة.

إن من الأخطاء القاتلة التي تمر بها الأمة أحياناً: أن تتعلق بالأشخاص فإن ماتوا ضعفت وإن انحرفوا انحرفت؛ ولذلك يجب على الدعاة أن يجعلوا الأمة تتعلق بالمنهج حتى تستطيع أن تستمر في أداء وظيفتها الرسالية.

**٤٦-** لابد للأمة التي تسعى لازالة الدولة الكفريّة والأحكام الجاهليّة أن يمتزج فيها الجانب العلمي التربوي مع الاستعداد العسكري الجهادي، وأن تكون القيادة العليا لأصحاب العلم الربانيين. ومن ظن أن الأمة بالقوة العسكرية وحدها ترجع مجدها فقد أخطأ السبيل، وما أفغانستان عنا بعيد، ومن ظن أن الجانب العاطفي الجياش وحده يقوى الأمة فقد خالفة الصواب، وما ديار الجزائر عنا بعيد، ومن ظن أن الجانب العملي وحده أو السياسي وحده هو الحل العلمي فقد جاتبه الصواب، وإنما الحل في الأخذ بالإسلام جملة، فالإعداد لابد أن يشمل كل المجالات التي يتناولها الإسلام من دولة ووطن أو حكومة وأمة، وخلق قوّة أو رحمة وعدالة وثقافة وقانون أو علم وقضاء، ومادة وثروة أو كسب وغنى، وجهاد ودعوة، أو جيش وفكرة كما هو عقيدة صادقة وعبادة صحيحة سواء بسواء.

وهذا الذي اهتم به جيل التمكين في زمن نور الدين محمود وصلاح الدين.

**٤٧-** إن صلاح الدين الأيوبى تدرج في القضاء على الدولة العبيدية ورضى بأن يتولى وزارة التفويض وبدأ في تقليل وجود العبيدي وإظهار التوجه السنى، ولم يستعجل النتائج،

ولابد من مراعاة سنة التدرج في تغيير الشعوب وإزالة الدول، كما أنه لابد من الاهتمام بالتخصص في أمور الدولة ومن التفنن في توزيع الأدوار حتى يتكامل العاملون لتحقيق أهدافهم.

٤٨- إن صلاح الدين أمضى سلاح العفو عند المقدرة مع خصومه، فكان له أثر بالغ في كسب النقوس ومداواة الأمراض، وتوحيد الصنوف والقضاء على الفتنة الداخلية، فالعفو عند المقدرة عندما يكون في محله يقوى الدول ويجذب القلوب ويقضي على الخصوم.

٤٩- عندما تمكن صلاح الدين من توحيد الجبهة الداخلية تحرك بجيشه الجرارة لتطهير الشام من الصليبيين، وكان تحركه الميمون وفق خطة عسكرية محكمة، بدأ في انتزاع الحصون والمدن القريبة من مصر، واستدرج النصارى إلى موقع اختياره أركان حرب صلاح الدين ألا هو «حطين» ووجه ضربته المباركة في حطين التي كانت مفتاح القدس.

٥٠- إن أخلاق القادة الرفيعة تظهر في الفتوحات العظيمة، ولقد ضرب صلاح الدين أروع الأمثلة في الأخلاق والعفة والكرم والصفح في فتحه للقدس، حتى إن ملوك النصارى ومؤرخيهم تأثروا بهذه الأفعال الجميلة والأيادي الجليلة، والفضل ما شهدت به الأعداء.

٥١- إن القيادة الفكرية والعلمية لم تكن في يد صلاح الدين، وإنما كانت مركزة عند العلماء والفقهاء، وبرز من أعوان صلاح الدين القاضي الفاضل الذي أخذ بيد صلاح الدين نحو تطبيق شرع الله، فعندما تكون القيادة الفعلية في الأمة للعلماء الربانيين والقادة العسكريين الذين ينقادون لأحكام الله يكون النصر حليفهم، ويمكّن الله لهم ما داموا على نهجه سائرين.

٥٢- إن الأمة تتفاعل مع قيادتها العملية التي تنزل الأفكار في دنيا الناس، وتعيش بها وتلتئف الأمة حولهم، وتقدم لقادتها كل ما تملك، أما إذا كان القادة أصحاب كلام لا فعال، وعقيدتهم ميتة لا تحيي قلباً، ولا تدفع شخصاً، وجلسوا للتنظير والقيل

والقال، فإن الأمة تتمزق وتنشطر وتتفرق ويعم الشتات، وهذا ملاحظ من سيرة نور الدين محمود الذي أقام الإسلام على نفسه، ونزل بنفسه في ساحات الوعى، وكذلك في سيرة صلاح الدين وتلاميذه.

٥٣- مهما استطاع الظلم وامتد وتوسيع فلابد من نهاية له سواء تمثل في فرد أو في دولة، وهذه النهاية خاضعة لتقدير الله وفق سنته وقانونه في استدراج الظالمين والانتقام منهم وجعلهم عبرة لغيرهم، فأين حكام العبيدين وأين ملوكهم ودولتهم؟

٤- إن الجهاد عندما تقوم به الأمة كلها بقيادة أهل الحل والعقد يعطي أكله بعد حين، وعندما يتصدى لقيادة الجهاد جهال وأنصاف علماء وشباب متحمسون تكون النتائج وخيمة.

٥٥- إنني أعتبر ما قام به صلاح الدين ونور الدين من أعمال مجيدة ثمرة لمجهود علماء وفقهاء ومربيين بذلوا جهوداً عظيمة أخرجت هذا الجيل الذي قضى على دولة العبيدين وكسر شوكة النصارى في حطين، وظهر المسجد الأقصى من أسر الحاقدين.

٥٦- إن الاهتمام بصفات القادة الربانيين والعلماء العاملين يفيد الأمة في تربيتها الطويلة وإعدادها الجاد لعودة صولتها وجلتها في دنيا الوجود على منهج قويم وتوجيه سليم.

٥٧- إن هذا المجهود قابل المتواضع للنقد والتوجيه وما هو إلا محاولة متواضعة وبيني وبين الناقد قول الشاعر:

إن تجد عيباً فسدَ الخلا جل من لا عيب فيه  
وعلا

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين

| الصفحة                                                                        | الموضوع                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|
| ٣                                                                             | الإهادء                                                      |
| ٥                                                                             | مقدمة                                                        |
| <b>الفصل الأول: الدولة الشيعية في الشمال الإفريقي</b>                         |                                                              |
| ١٣                                                                            | المبحث الأول: الشيعة في اللغة                                |
| ١٣                                                                            | أولاً: تعريف الشيعة اصطلاحاً                                 |
| ١٤                                                                            | ثانياً: تعريف الرافضة                                        |
| ١٥                                                                            | ثالثاً: سبب تسميتهم بهذا الاسم                               |
| ١٦                                                                            | رابعاً: بداية نشأة التشيع                                    |
| ١٩                                                                            | المبحث الثاني: التعريف بأهم فرق الشيعة                       |
| ١٩                                                                            | أولاً: النصيرية                                              |
| ٢١                                                                            | من عقائد هم الفاسدة                                          |
| ٢٢                                                                            | ثانياً: الشيعة الائتني عشرية                                 |
| ٢٧                                                                            | استمرار الائتني عشرية في العصر الحاضر                        |
| ٢٧                                                                            | الإمام الشيعي في العصر الحاضر ودولته التي أقامها             |
| ٣٢                                                                            | تجربة الشيخ موسى جار الله                                    |
| ٣٦                                                                            | ثالثاً: الشيعة الإسماعيلية                                   |
| ٣٧                                                                            | أ- خطر المذهب الباطني على الأمة                              |
| ٤٠                                                                            | ب- عقائد الباطنية الفاسدة                                    |
| <b>المبحث الثالث: داعية الباطنية في الشمال الإفريقي (أبو عبد الله الشيعي)</b> |                                                              |
| ٤٢                                                                            | المبحث الرابع: عبيد الله المهدي الخليفة الشيعي الرافضي الأول |
| ٤٨                                                                            | المبحث الخامس: عقيدة أهل السنة والجماعة في المهدي.           |
| ٥١                                                                            | اسمه وصفاته                                                  |
| ٥١                                                                            | مكان خروجه                                                   |
| ٥٣                                                                            | أولاً: تواتر أحاديث المهدي                                   |
| ٥٤                                                                            | ثانياً: المنكرون لأحاديث المهدي والرد عليهم                  |

## الفصل الثاني: الصراع بين الدولة العبيدية وأهالي الشمال الإفريقي

|                                                          |                                                                                           |
|----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٩                                                       | المبحث الأول: ثورة قبيلة هوارة في طرابلس .....                                            |
| ٦١                                                       | المبحث الثاني: زحف العبيديين .....                                                        |
| ٦٢                                                       | ثورة أهل برقة على العبيديين .....                                                         |
| ٦٣                                                       | المبحث الثالث: خروج أبي يزيد الخارجي على العبيديين ..                                     |
| ٦٦                                                       | المبحث الرابع: القائم بأمر الله الخليفة الثاني الرافضي أبو القاسم نزار بن عبيد الله ..... |
| ٦٧                                                       | المبحث الخامس: الخليفة الشيعي الرافضي الثالث في الشمال الإفريقي .....                     |
| ٦٨                                                       | المنصور بن نصر الله .....                                                                 |
| ٦٩                                                       | المبحث السادس: المعز لدين الله أبو تميم سعد .....                                         |
| ٧٢                                                       | رحلة المعز إلى مصر .....                                                                  |
| ٧٩                                                       | المبحث السابع: جرائم العبيديين في الشمال الإفريقي .....                                   |
| ٨٣                                                       | المبحث الثامن: موقف علماء أهل السنة وأساليب المقاومة .....                                |
| أشهر مناظرات الإمام أبي عثمان سعيد بن الحداد .....       |                                                                                           |
| <b>الفصل الثالث: الدولة الصنهاجية</b>                    |                                                                                           |
| ٩٣                                                       | المبحث الأول: أبو الفتوح يوسف بل يكن .....                                                |
| ٩٥                                                       | المبحث الثاني: المعز بن باديس الصنهاجي .....                                              |
| ٩٩                                                       | المبحث الثالث: زحف بني هلال وبني سليم وغيرهما من القبائل إلى الشمال الإفريقي .....        |
| ١٠٣                                                      | المبحث الرابع: الصدام المسلح بين المعز بن باديس والقبائل العربية .....                    |
| ١٠٧                                                      | المبحث الخامس: أبناء المعز وأحفاده .....                                                  |
| ١٠٧                                                      | أولاً: تميم بن المعز .....                                                                |
| ١٠٩                                                      | ثانياً: يحيى بن تميم بن المعز بن باديس .....                                              |
| ١١٢                                                      | ثالثاً: الأمير علي بن يحيى بن تميم بن المعز .....                                         |
| ١١٣                                                      | رابعاً: الأمير الحسن بن علي بن يحيى بن تميم .....                                         |
| أ- والي طرابلس في زمن الأمير الحسن بن علي الصنهاجي ..... |                                                                                           |

|                                                                    |       |
|--------------------------------------------------------------------|-------|
| ١١٤                                                                | ..... |
| ١١٤                                                                | ..... |
| ١١٤                                                                | ..... |
| <b>المبحث السادس: أسباب سقوط الدولة الزيرية في الشمال الإفريقي</b> |       |
| ١١٧                                                                | ..... |
| ١١٨                                                                | ..... |
| <b>الفصل الرابع: سقوط الدولة العبيدية</b>                          |       |
| <b>المبحث الأول: من أسباب سقوط الدولة العبيدية واندثار</b>         |       |
| ١٢١                                                                | ..... |
| ١٢٩                                                                | ..... |
| ١٣٨                                                                | ..... |
| ١٣٨                                                                | ..... |
| <b>المبحث الثالث: صلاح الدين الأيوبي محرر القدس ومزيل</b>          |       |
| ١٣٩                                                                | ..... |
| ١٤٨                                                                | ..... |
| ١٥٢                                                                | ..... |
| ١٥٤                                                                | ..... |
| ١٦١                                                                | ..... |
| ١٦٢                                                                | ..... |
| ١٦٤                                                                | ..... |
| ١٧٣                                                                | ..... |
| <b>نتائج البحث</b>                                                 |       |
| <b>فهرس الكتاب</b>                                                 |       |

\* \* \*